
98  

 

ԳՐԱԿԱՆԱԳԻՏՈՒԹՅՈՒՆ
 

 
DOI: 10.57192/18291864-2025.3-98 

Լաուրա Ա․ Սարգսյան 
Հայաստանի ամերիկյան համալսարան                

l.sargsyan@aua.am   
ORCID: 0009-0003-8560-6692 

 

ԿՆՈՋ ԴԵՐԻ ԸՆԿԱԼՈՒՄԸ ՆԱՀԱՊԵՏԱԿԱՆ 
ԸՆՏԱՆԻՔՈՒՄ  

19-ՐԴ ԴԱՐԻ ԱՐԵՎԵԼԱՀԱՅ ԳԵՂԱՐՎԵՍՏԱԿԱՆ  
ԳՐԱԿԱՆՈՒԹՅԱՆ ՄԵՋ* 

 
Ամփոփում 

 
     Հոդվածում դիտարկվում են 19-րդ դարի արևելահայ գեղարվես-
տական գրականության մեջ կնոջ հասարակական դերի ըմբռնման և 
վերաիմաստավորման հարցերը։ Հոդվածը ներկայացնում է, որ հայ 
նահապետական գերդաստանը՝ որպես փակ համակարգ, հենված էր 
օջախի պաշտամունքի, հայրական բացարձակ իշխանության և ընտա-
նեկան-համայնական արժեքների վրա։ Այս համակարգում կինը, թեև 
ճնշված և իրավազուրկ, համարվում էր օջախի սրբազան պահապանը 
և ընտանիքի բարոյական հիմքերի կրողը։ Կանանց դաստիարակութ-
յունը նպատակաուղղված էր բացառապես ամուսնական կյանքին և տ-
նային պարտականություններին պատրաստելուն՝ ամրապնդելով 
նրանց ենթակա, բայց էական դերը ընտանիքի պատվի և շարունա-
կության ապահովման գործում։ 

                                                            
* Աշխատանքն իրականացվել է Հումանիտար հետազոտությունների հայկական 

կենտրոնի կողմից կազմակերպված «Ինքնություն, հասարակություն, պետու-
թյուն» երիտասարդ հետազոտողների աշխատաժողովի շրջանակում։  Հոդվածն 
ընդունվել է տպագրության 26.10.2025։ 



 

99 

 

Վ
էմ

 հ
ա
մա

հա
յկ
ա
կա

ն 
հա

նդ
ես

, Ժ
Է 

(Ի
Գ

) տ
ա
րի

, թ
իվ

 3
 (9

1)
, հ

ու
լի
ս-
սե

պ
տ
եմ

բե
ր,

 2
02

5 

Ղազարոս Աղայանի, Պերճ Պռոշյանի, Լեոյի և Րաֆֆու գեղար-
վեստական ստեղծագործությունների վերլուծությունը ցույց է տալիս, 
թե ինչպես են կանայք ներքինացրել նահապետական նորմերը վախի, 
հնազանդության և ծիսական փորձառությունների միջոցով։ «Մեծ մայ-
րը» (մեծ նան, տանտիրուհի) երկար տարիների ճնշվածության գնով 
ձեռք բերած դիրքն ու  իշխանությունը սկսում է նույն կերպ կիրառել ե-
րիտասարդ հարսների նկատմամբ։ Եվ այդպես սերնդեսերունդ շարու-
նակվում են ճնշվածի և ճնշողի փոխատեղությունները։ 
        Այնուամենայնիվ, 19-րդ դարի երկրորդ կեսին լուսավորական 
գաղափարների և նոր սոցիալ-տնտեսական կարգերի ներթափանցու-
մը նպաստում են գերդաստանային համակարգի քայքայմանը։ Անհա-
տական ցանկություններն ու իրավունքները մարտահրավեր են նետում 
նահապետական ընտանեկան կառույցին։ Հետազոտությունը  բացա-
հայտում է հայրիշխանական ընտանիքի քայքայման հիմնական պատ-
ճառները։ Չնայած արտաքին սոցիալ-տնտեսական գործոններին՝ 
դրանք առաջին հերթին արմատավորված էին հենց նահապետական 
համակարգի ներքին հակասությունների մեջ։ Մասնավորապես՝ անհա-
տականության ճնշումը, որը համակարգի հիմքն էր, ստեղծում է այն ու-
ժերը, որոնք հանգեցնում են դրա կործանմանը։ 
       Միայն ներքին բարոյականությանն ու ավանդական բարքերին 
հենված ընտանիքը անկարող էր դիմակայել նոր սոցիալ-տնտեսական 
կարգերին, ուստի և քանդվեց և՛ բարոյապես, և՛ սոցիալապես։ Երբ ան-
հատական ցանկություններն ու ձգտումները գլուխ բարձրացրին, երբ 
սեփական «իրավունքները» տնօրինելու ազատության պահանջն առա-
ջացավ, նահապետական գերդաստանի շենքը սկսեց քանդվել ներսից՝ 
ծնելով անձնական շահեր համայնականի փոխարեն։ 
 

Բանալի բառեր – բարքեր, նահապետական ընտանիք, գերդաս-
տան, կնոջ դեր, օջախ, հայրիշխանություն, մեծ մայր/տանտիրուհի, 
հնազանդություն, ընտելմունք, լուսավորություն, 19-րդ դար։ 

 

  

Գ
ՐԱ

Կ
Ա
Ն
Ա
Գ
ԻՏ

Ո
Ւ
Թ
ՅՈ

Ւ
Ն

 



100  

 

Laura A. Sargsyan  
 

THE PERCEPTION OF WOMEN'S ROLE  
IN PATRIARCHAL FAMILIES IN 19TH CENTURY EASTERN  

ARMENIAN LITERATURE 

Abstract 

       This research examines the understanding and reimagining of women's social 
role in 19th century Eastern Armenian literature․  
The study analyzes how the patriarchal gerdastān (extended family) functioned as 
a closed system with its own legal, economic, and social structures centered around 
the cult of the hearth (ōjakh). The patriarch held absolute authority, while women, 
though oppressed and voiceless, were considered sacred guardians of the hearth 
and family traditions. Women's education and upbringing prepared them 
exclusively for marriage and household duties, reinforcing their subordinate yet 
essential role in maintaining family honor and continuity. 

Through literary works by Ghazaros Aghayan, Perch Proshyan, Leo, and 
Raffi, the research reveals how women internalized patriarchal norms through fear, 
obedience, and ritual practices. The “eldest mother” (mets mayr) emerged as a 
powerful figure who, after years of submission, gained authority over younger 
women, perpetuating cycles of oppression. However, the arrival of Enlightenment 
ideas and new socio-economic orders in the late 19th century catalyzed the 
dissolution of the gerdastān system, as individual desires and rights began to 
challenge collective family structures. 
The study concludes that the primary causes of patriarchal family disintegration lay 
not merely in external socio-economic factors, but fundamentally in the internal 
contradictions of the patriarchal system itself—particularly the suppression of 
individuality that ultimately generated the forces for its own destruction. 

 
Keywords: morals/customs, patriarchal family, extended family (gerdastān), 

women's role, hearth, patriarchy, grandmother/matriarch, obedience, domestication, 
enlightenment, 19th century. 

 

 



 

101 

 

Վ
էմ

 հ
ա
մա

հա
յկ
ա
կա

ն 
հա

նդ
ես

, Ժ
Է 

(Ի
Գ

) տ
ա
րի

, թ
իվ

 3
 (9

1)
, հ

ու
լի
ս-
սե

պ
տ
եմ

բե
ր,

 2
02

5 

Лаура А. Саргсян 
 

ВОСПРИЯТИЕ РОЛИ ЖЕНЩИНЫ  
В ПАТРИАРХАЛЬНОЙ СЕМЬЕ  

В ВОСТОЧНОАРМЯНСКОЙ ЛИТЕРАТУРЕ XIX ВЕКА 
 

Резюме 
 

      Исследование рассматривает вопросы переосмысления общественной 
роли женщины в восточноармянской литературе XIX века.  
      Исследование анализирует, как патриархальный гердастан (расширенная 
семья) функционировал в качестве закрытой системы со своими правовыми, 
экономическими и общественными структурами, центром которых был культ 
очага (оджах). Патриарх обладал абсолютной властью, в то время как жен-
щины, хотя и угнетённые и лишённые голоса, считались священными храни-
тельницами очага и семейных традиций. Воспитание и образование женщин 
готовило их исключительно к браку и домашним обязанностям, укрепляя их 
подчинённую, но важную роль в поддержании семейной чести и преем-
ственности. 
      На материале произведений Газароса Агаяна, Перча Прошяна, Лео и Раф-
фи исследование показывает, как женщины интернализовали патриархальные 
нормы через страх, послушание и ритуальные практики. Старшая мать (мец 
майр) выступала как влиятельная фигура, которая после лет подчинения 
обретала власть над младшими женщинами, увековечивая циклы угнетения. 
Однако приход просветительских идей и новых социально-экономических 
порядков в конце XIX века катализировал распад системы гердастана, по-
скольку индивидуальные желания и права начали бросать вызов коллектив-
ным семейным структурам. 
       Исследование заключает, что главные причины распада патриархальной 
семьи коренятся не только во внешних социально-экономических факторах, 
но прежде всего во внутренних противоречиях самой патриархальной систе-
мы—в особенности в подавлении индивидуальности, которое в конечном 
счёте породило силы для её собственного разрушения. 

Ключевые слова: нравы, патриархальная семья, большая семья (гер-
дастан), роль женщины, очаг, патриархат, старшая мать/хозяйка дома, послу-
шание, приученность, просвещение, XIX век. 

Գ
ՐԱ

Կ
Ա
Ն
Ա
Գ
ԻՏ

Ո
Ւ
Թ
ՅՈ

Ւ
Ն

 



102  

 

Մուտք 

        19-րդ դարի կրթական-լուսավորական նախագծում հայ հասարա-
կության կրթական բարեփոխումների մեջ առանձնակի նշանակություն 
էր տրվում ընտանիքի բարեփոխմանը: Թե՛ առաջադիմական, թե՛ պահ-
պանողական հոսանքներին հարող գործիչները, մտահոգված հասա-
րակության վերափոխման հարցերով, սկսում են միաժամանակ և՛ մա-
մուլում, և՛ գեղարվեստական գրականության մեջ կենտրոնանալ այս 
հարցի վրա` առանձնապես շեշտելով կնոջ/մոր կրթության կարևորութ-
յունը: Այսպես  կարծես առաջնություն էր տրվում կնոջ ընտանեկան և 
հասարակական դերի վերաիմաստավորմանը: Կնոջ կրթությամբ էր 
պատկերացվում հասարակության բարեփոխումը, քանի որ նա էր, որ, 
ընտանիքում զբաղված լինելով երեխաների դաստիարակությամբ, կա-
րող էր հասարակության բարեփոխումը սկսել ներքևից. «հայկական 
իստակ կաթի հետ տաք ձեր զավակներին նախ մեր լեզուն, երկրորդ, 
հոգով և սրտով հայություն, և երրորդ, անձնազոհ սեր դեպի ազգութ-
յունը, դեպի մեր ազատ կրոնը» (Նալբանդյան, 1985, 396)։ 
        Կնոջը դարձնելով այն առանցքը, որի շուրջ պտտվում է քաղա-
քակրթությունը, ժամանակի մտավորականները նրա հասարակական 
դերակատարությունը սահմանափակում էին կրթող մոր և տղամարդու 
բիրտ, կոպիտ բնավորությունն ու սովորությունները մեղմող, փափ-
կացնող կնոջ գործառույթներով։ Կանանց կրթության իրավունքի մա-
սին Արևմուտքում ավելի վաղ ժամանակներից էին խոսում: Մոլիերը, 
օրինակ, դեռ 1660-ական թվականներին իր մի շարք կատակերգութ-
յուններով («Ուսյալ կանայք», «Կանանց դպրոցի քննադատությունը») 
բարձրացնում էր կանանց կրթության իրավունքի հարցը, իսկ «Կինը 18-
րդ դարում» գրքում Գոնկուր եղբայրները կնոջը բնութագրում էին որ-
պես իր տեսակի մեջ միակ զսպանակ, որը ամեն ինչ շարժման մեջ էր 
դնում։ Նրանք կնոջը համարում էին «բարձրագույն կարգի ուժ», «մտքի 
ասպարեզում թագուհի» (Фукс, 1994, 67):  Այս համատեքստում է 19-րդ 
դարում ծնունդ առնում «կնոջ խնդիրը», և մի իմաստով, կարելի է ա-
սել, որ «կնոջ խնդիրը» ձևակերպում ստացավ հենց կրթության հարցե-
րի շուրջ, ինչպես ժամանակին (1880 թ․) նկատել է ավստրիացի հայտնի 
կին գրող Մարիա ֆոն Էբներ-Էշենբախը․ «Երբ կինը սովորեց կարդալ, 
աշխարհում ծագեց կնոջ հարցը» (Offen, 2000, 10): 
       Արևելահայ հրապարակախոսական և գեղարվեստական տեքստե-
րում «կնոջ խնդիրը» ձևակերպումը ի հայտ է գալիս 1870-ականներից 



 

103 

 

Վ
էմ

 հ
ա
մա

հա
յկ
ա
կա

ն 
հա

նդ
ես

, Ժ
Է 

(Ի
Գ

) տ
ա
րի

, թ
իվ

 3
 (9

1)
, հ

ու
լի
ս-
սե

պ
տ
եմ

բե
ր,

 2
02

5 

սկսած և հիմնականում առնչվում կնոջ ընտանեկան, ամուսնական, 
կրթական հարցերի հետ, ընդ որում գեղարվեստական գրականության 
մեջ առաջին անգամ նման ձևակերպման հանդիպում ենք Ռափայել 
Պատկանյանի «Ես նշանած էի» պատմվածքում (Մանուսյան, 2019, 365)։ 
Ռուսահայոց համատեքստում հայ ներընտանեկան կյանքում տիրող 
հարաբերությունները կապվում էին կա՛մ մահմեդական բարքերի բա-
ցասական ազդեցության (հիմնականում շեշտվում էր ամուսնական հա-
րաբերության մեջ կնոջ կրավորական դիրքը՝ տղամարդու սեռական 
ցանկությունների առարկա լինելը, կենցաղում հիմնականում աղախնի 
դեր ստանձնելը), կա՛մ նահապետական/գերդաստանային ընտանեկան 
կարգերի ազդեցության հետ։ Ասիական բարքերը հիմնականում նույ-
նացվում էին ստրկության կամ ճնշվածության հետ՝ որպես մահմեդա-
կան տիրապետության հետևանքներ։ Նահապետական/գերդաստանա-
յին կյանքը դիտարկվում էր բարոյական առումով` որպես ազգային 
ինքնության պահպանության միջոց օտար տիրապետության մեջ, իսկ 
տնտեսակարգի առումով` որպես տնտեսավարման որոշակի կայուն ե-
ղանակ, որտեղ ընտանիքի ձևն ու ներընտանեկան հարաբերություննե-
րը ընդհանուր տնտեսության կարևոր բաղադրիչներ էին։  
       19-րդ դարի արևելահայ իրականության մեջ կնոջ դերի ըմբռնման 
համար լայն և բազմաշերտ ուսումնասիրության շրջանակ է բացվում 
հատկապես պարբերական մամուլում տպագրված հրապարակախոսա-
կան և բարոյախրատական տեքստերով: Այս առումով ուշադրության է 
արժանի վերջին տարիներին կատարված Լուսինե Չերգեշտյանի «Սե-
ռականության սահմանագիծը․ կնոջ դերակատարության վերաիմաս-
տավորումը 19-րդ դարի հայ պարբերական մամուլում» (Չերգեշտյան, 
2019) հետազոտությունը, որը կնոջ, ամուսնության, աղջիկների կրթութ-
յան, բարոյականության և ընտանիքի հետ կապված լայնածավալ նյու-
թերի հավաքագրմամբ ու ամփոփմամբ ներկայացնում է կնոջ հասա-
րակական դրության վերաիմաստավորման հարցերը արևելահայ 
շրջանակներում։ Չերգեշտյանի հետազոտության մեջ հատկապես ա-
ռանցքային է կանանց/աղջիկների բարոյական կրթության հարցը, որի 
չափանիշները, որպես կանոն, հենված էին կնոջից ակնկալվող բարո-
յական նկարագրի վրա։ Չերգեշտյանի հիմնական դիտարկումն այն է, 
որ 19-րդ դարում  նման չափանիշներով կրթված կնոջ հասարակական 
դերակատարությունը, ըստ էության, սահմանափակվում էր ընտանիքի 
ներսում նրա բարոյադաստիարակչական և կրթական գործառույթի ի-
րականացմամբ։  

Գ
ՐԱ

Կ
Ա
Ն
Ա
Գ
ԻՏ

Ո
Ւ
Թ
ՅՈ

Ւ
Ն

 



104  

 

     Կնոջ հարցը լայնորեն արծարծվում է նաև ժամանակի գեղարվես-
տական գրականության մեջ` հատկապես արձակում: Այս առումով ու-
շագրավ աշխատանք է կատարել Արփի Մանուսյանը, որն իր «Կնոջ 
խնդրի» սկզբնավորումը 19-րդ դարի ռուսահայ գրականության էջերում» 
(Մանուսյան, 2019) հետազոտության մեջ գեղարվեստական արձակում 
պատկերված հասարակական կյանքի համատեքստում փորձում է 
քննարկել «կնոջ խնդիրը»՝ հիմնականում արական գրական ժառան-
գության և ավանդույթի լույսի ներքո անդրադառնալով կնոջ սոցիալ-
մշակութային, իրավական, տնտեսական և քաղաքական տարասեռ 
խնդիրներին։ Ուշագրավ է նաև, որ Մանուսյանը առանցքային նշանա-
կություն է տալիս Մարիամ Խատիսյանի գրական փորձին՝ մատնանշե-
լով նրա ստեղծագործությունների երկփեղկված բնույթը․ մի դեպքում՝ 
«արտաքուստ համաձայնությունը» արական լուսավորական նախագծի 
կողմից սահմանված «մայր-դաստիարակ» իդեալին, մյուս դեպքում՝ 
ներքուստ ներթափանցումը դրա սահմանների մեջ՝ կնոջ ճնշվածության 
ըմբռնումն ու ազատագրական տենչերը զգուշավոր արտահայտելու հա-
մար։ 
           Այս հետազոտությամբ քննության ենք առնելու կնոջ հասարա-
կական դերի  վերիմաստվորման հարցերը 19-րդ դարի արևելահայ գե-
ղարվեստական գրականության մեջ՝ բացահայտելով նահապետական 
գերդաստանային համակարգի ներսում ձևավորված «ընտելմունքի» 
(Աղայան, 1962, 310), այսինքն՝ կնոջ ճնշված, բայց սրբացված դերի և 
անհատական ձգտումների միջև առկա հակասություններն ու լարում-
ները։  
  Ուշադրություն դարձնելով նրան, որ գեղարվեստական գրակա-
նությունը, ի տարբերություն հրապարակախոսության, հարցը զարգաց-
նում է այլ հարթության մեջ` մեր ուշադրության կենտրոնում կնոջ դերի 
վերաբերյալ ըմբռնումների և ինքնըմբռնումների ծավալումն է: Հետա-
զոտության առանցքային տեքստերը վերաբերում են գյուղական ըն-
տանեկան կյանքին, մանավորապես ուշադրության կենտրոնում են ե-
ղել Ղազարոս Աղայանի, Պերճ Պռոշյանի, Լեոյի, Րաֆֆու գեղարվես-
տական ստեղծագործությունների ներփակ ընթերցումը:1 Գերդաստա-
նային ընտանիքը այն հանգույցն է, որի ներսում ստեղծված կացու-
թաձևի քննարկմամբ փորձում ենք բացորոշել այս միավորի սոցիալ-
մշակութային հիմքերը: Այդ տեքստերի ներփակ ընթերցանությունը 

                                                            
1  Ներփակ ընթերցման տեսական հիմքերի մասին Դվոյան Ս․ Գ․, «Տեքստի 

ընթերցում, դասախոսության ընթերցման փորձ» բուհական գրքույկը։  



 

105 

 

Վ
էմ

 հ
ա
մա

հա
յկ
ա
կա

ն 
հա

նդ
ես

, Ժ
Է 

(Ի
Գ

) տ
ա
րի

, թ
իվ

 3
 (9

1)
, հ

ու
լի
ս-
սե

պ
տ
եմ

բե
ր,

 2
02

5 

թույլ է տալիս  ուշադրության առնել հատկապես գերդաստանային ըն-
տանիքի ներսում հետամնացության և առաջադիմելու միմյանց հետ 
սուր լարումների մեջ հայտնված ռեժիմները: Հետազոտությունը հատ-
կապես ընդգծում է, որ անգամ եթե դրսից եկած սոցիալ-տնտեսական 
ազդակներ կան, գերդաստանային ընտանիքի քանդվելու հիմնական 
պատճառներն առաջին հերթին պետք է փնտրել  հենց հայրիշխանա-
կան ընտանիքի ներքին էության մեջ։ Ըստ էության, միայն  ներքին բա-
րոյականությանն ու ավանդական բարքերին  հենված ընտանիքն  ան-
կարող է դիմակայել  նոր սոցիալ-տնտեսական կարգերին և քանդվում 
էր թե՛ բարոյապես, թե՛ սոցիալապես։ Միայն ավանդական բարքե-
րը  քիչ էին ինքնապահպանման համար, հատկապես, երբ նոր սոցիալ-
տնտեսական կարգերը իրենց հետ բերում էին նաև  նոր բարքեր։  
 
  

1․ Գերդաստանային ընտանիքը և նահապետական  բարքերը 
 
        Մինչև 19-րդ դարի կեսերը հայ իրականության մեջ՝ հատկապես 
գյուղերում և հետամնաց գավառական քաղաքներում, դեռ պահպան-
վում էին նահապետական ընտանիքի գերդաստանային ձևերը։ Այդ մեծ 
ընտանեկան համայնքում միասին ապրում էին արյունակցական-ազ-
գակցական կապերով իրար կապված մինչև 60-70 մարդ։ Հայ նահա-
պետական գերդաստանը իրեն ներհատուկ իրավական, տնտեսական 
և հասարակական հարաբերություններով ձևավորված առանձին փակ 
համակարգ էր։ Եթե ուշադրություն դարձնենք գերդաստան բառի ար-
մատական վերլուծությանը, կտեսնենք, որ բառի հիմքում ունենք 
gherdh- «շուրջը ցանկապատ քաշել» արմատը (Աճառյան, 1926, 541)։ 
Ընդ որում, այս արմատից են բխում սանսկրիտերեն grha-(grdha-) տուն, 
բնակարան, ծառա, տան բնակիչներ, տանտիկին, ընտանիք բառերը և, 
որ ամենահետաքրքիրն է, այն բացատրվում է որպես «ծառաների և 
գերիների ամբողջություն»։ Ուրեմն բառն ինքնին բնորոշում է ոչ միայն 
ընտանիքի փակ համակարգի կառուցվածքը, այլ նաև՝ ներքին հարա-
բերությունների կերպը։  
       Գերդաստանային ընտանիքը նահապետական էր կամ հայրիշխա-
նական (պատրիարխալ)․ գերդաստանի գլխին նահապետն էր՝ հայրը՝ 

Գ
ՐԱ

Կ
Ա
Ն
Ա
Գ
ԻՏ

Ո
Ւ
Թ
ՅՈ

Ւ
Ն

 



106  

 

իր բացարձակ իշխանությամբ2։ Հայրիշխանությունը գերդաստանի ան-
դամների նկատմամբ իրավական նշանակությամբ մեկնաբանվում է ե-
րեք չափանիշով․ առաջինը՝ patria potestas - հայրական իշխանություն 
իր բուն իմաստով, Երկրորդը՝ Manus - տղամարդու իշխանությունը իր 
կնոջ նկատմամբ և երրորդը՝ agnatio – ազգակցության ագնատական 
կարգը, հորական զարմը։  
           Հայրական իշխանությունը բացարձակ էր և տարածվում էր 
նրա գերդաստանային հարկի տակ ապրող բոլոր մարդկանց վրա 
անխտիր։ Այդ իշխանությունը տարածվում էր ոչ միայն անձերի, այլ 
նաև սեփականության և տնտեսվարման ձևերի վրա։ Նա էր պատաս-
խանատու բոլորի համար, հետևում էր բոլորի վարք ու բարքին: Որպես 
գերդաստանի միակ իրավական ներկայացուցիչ՝ միայն նա էր մաս-
նակցում գյուղական և հասարակական բոլոր գործերին․ «Նրան էր 
հնազանդում ամեն մի անդամը, նրա կառավարության եւ խնամքի 
տակ էին գտնվում այդ մեծ տան բոլոր գործերը եւ նրա վզին էր մտա-
ծել ուղիղ և անսայթաք ղեկավարելու մի այդպիսի ահագին նավը» 
(Պռոշյան, 1962, 400):  

                                                            
2 Հայրիշխանական գերդաստանային ընտանիքների կարող ենք հանդիպել շատ 

ժողովուրդների հասարակական զարգացման տարբեր փուլերում։ Ընդ որում, 
շատ տեղերում հայրիշխանությունը նաև իրավական ուժ է ունեցել, ինչպես Հին 
Հռոմում գերդաստանի հոր իրավունքները օրենքով այսպես են սահմանվել՝ 
«Գերդաստանի հայր է կոչվում նա, ով իր տանը իշխանություն ունի»։ Հետա-
քրքիր է նաև հին գերմաներեն Hausgenossenschaft անվանումով հանդիպող ըն-
տանիքի ձևը՝ այնպիսի անձերի միություն, որոնք ապրում են միասին և ճանաչում 
են մեկի իշխանությունը։ 19-րդ դարի արևմտյան տեսաբանները ևս խոսում են 
ընտանիքում կնոջ նկատմամբ տղամարդու բացարձակ իշխանության մասին՝ 
հիմնականում այն կապելով համայնքային կարգերի հետ։ Ջոն Ստյուարտ Միլը, 
իր «Կանանց ստրկացումը» աշխատության մեջ քննադատաբար է մոտենում այն 
փաստին, որ ընտանիքում կնոջ նկատմամբ տղամարդու բացարձակ իշխանու-
թյունը համարվել է թե՛ կանանց, թե՛ տղամարդկանց երջանկությունն ու բարեկե-
ցությունը ապահովելու լավագույն միջոցը։ Կանայք, ամբողջությամբ ենթարկվե-
լով տղամարդկանց իշխանությանը, անմասն են մնում հատկապես հասարակա-
կան մտահոգությունների մեջ։ Նրա կարծիքով բոլոր կանայք մանկությունից 
դաստիարակվում են այն հավատով, որ իբրև թե կնոջ բնույթը տարբերվում է 
տղամարդու բնույթից, իբրև բնությունից կնոջը բնորոշ է ենթակայությունը։ Բա-
րոյականությունը կանանց վերաբերյալ հաստատում է՝ իբրև թե նրանց ներքին 
էությանը բնորոշ է ապրել ուրիշների համար, ընդունակ լինել ամբողջովին հրա-
ժարվել իրենցից և այլ կյանք չունենալ, բացի ընտանիքի խնդիրներով ապրելը 
(Миль, 1869, 10-11): 



 

107 

 

Վ
էմ

 հ
ա
մա

հա
յկ
ա
կա

ն 
հա

նդ
ես

, Ժ
Է 

(Ի
Գ

) տ
ա
րի

, թ
իվ

 3
 (9

1)
, հ

ու
լի
ս-
սե

պ
տ
եմ

բե
ր,

 2
02

5 

         Հայ նահապետական գերդաստանը, ազգագրագետների մեծ 
մասի բնորոշմամբ, համարվում է նախ՝ «կրոնական համայնք», որը 
հիմնված էր նախնիների կուլտի, պաշտամունքի վրա, և երկրորդ՝ իբրև 
«տնտեսական միություն»՝ աշխատանքի և եկամտի հավասարաչափ 
բաշխման սկզբունքով (Սամուէլեան, 1904, 203-234, 1906, 112-130)։ 
         Նահապետական գերդաստանը՝ որպես «կրոնական համայնք», 
մեզ հետաքրքրում է հատկապես օջախի պաշտամունքի և դրա շուրջ 
ստեղծված ծեսերի ու սովորույթների առումով։ Բավական է նկատի 
առնել ընտանեկան-կենցաղային կյանքի և ընտանեկան-ծիսական ա-
րարողությունների (հարսանիք, ծնունդ, մկրտություն, թաղում և այլն) 
վերաբերյալ սովորույթները ու ծիսակատարությունները, որոնք բոլորը 
պայմանավորված են գերդաստանային «կրոնական» սկզբունքներով 
(բարքերով ու ադաթներով)։ Օջախի պաշտամունքը յուրաքանչյուր 
գերդաստանային ընտանիքի հիմքն է․ «Բայց օջախ ասածդ ուրիշ, ավե-
լի մեծ, վերացական հասակցողութիւն է։ Իւրաքանչիւր տուն, ինչպէս և 
մարդկային իւրաքանչիւր գործը, պիտի ունենայ իւր մէջ սրբութիւն․ ․․․ 
Ընտանիքի համար այդ սրբութիւնը մաքուր և անարատ կենցաղավա-
րութիւնն է, այն տաք և անշեջ սէրն էր, որ ընտանիքի անդամները պի-
տի տածեն դէպի միմեանց․․․» (Լեո, 1890, 442)։ Օջախը իր բազմաթիվ 
ծեսերով, օրենքներով, սովորություններով ուղղված է առաջին հերթին 
մարդու պատվին, այն «մարդու պատիւն է, երեսի ամօթխածութիւնն է, 
նորա սրտի կուռքն է, որին նա երկրպագում է» (Լեո, 1890, 442)։ Պա-
տահական չէ, որ գերդաստանի իմաստով շատ հաճախ գործածվել է 
օջախը, ընդ որում, մինչև օրս ընտանիքի, տան փոխարեն գործածում 
ենք հենց օջախ բառը, որը պահպանված է  անգամ ժողովրդական 
տարբեր առածների ու կենացների մեջ՝ «Օջախդ շեն մնա», «Օջախիս 
ծուխը մարեց» և այլն։  
         Պ. Պռոշյանի ստեղծագործություններում շատ է հանդիպում գեր-
դաստանի փոխարեն օջախ բառի գործածությունը. «Հայր Աբրահամու 
օջախ կոչվելու տներ այսօր հազվագյուտ երեւույթ են դարձել, իսկ 25, 
30 տարի առաջ եւ ավելի խորը, դա մի զարմանալի բան չէր: Հայր Աբ-
րահամի օջախ էր կոչվում այն օրհնյալ տունը, որի ծերունի հայր-նա-
հապետը, բոլորած յուր շուրջը բազմաթիվ եղբայրների, հորեղբոր զա-
վակների ու թոռների, նրանց որդկերան ու թոռան թոռներին, քաջա-
փորձ զորականի անձնապաստան հմտություններով ղեկավարում էր 
շարժուն գործարանը, ընդհանուր հրամաններ էր արձակում եւ բոլոր 

Գ
ՐԱ

Կ
Ա
Ն
Ա
Գ
ԻՏ

Ո
Ւ
Թ
ՅՈ

Ւ
Ն

 



108  

 

անդամներից իրանց գործառնությանց հաշիվն ու համարն էր պահան-
ջում» (Պռոշյան, 1963, 158)։ 
          Շատ կարևոր է շեշտել, թե ովքեր էին այդ օջախի տերերն ու 
պահապանները։ Այստեղ յուրահատուկ փոխհարաբերություն է առա-
ջանում․ օջախի տերը և պատասխանատուն նահապետն էր, նա մի տե-
սակ «ծիսակատար» էր, օջախի և նախնիների պաշտամունքի պատաս-
խանատու, որով ապահովվում էր գերդաստանի հարատև գոյությունը 
նահապետից հաջորդ նահապետ անցումով՝ բնականաբար ագնատա-
կան սկզբունքով։ Բայց նահապետական գերդաստանում առավել կար-
ևոր էր օջախի պահպանումը, որը արդեն կնոջ «սուրբ» գործն էր․ «Ա-
ռանց կնոջ օջախ չի լինիլ․ կինն է այն մարմինը, որ պատւանդան է ըն-
տանեկան սրբարանին և կինն է, որ օջախին տալիս է առատ հարկ։ Նա 
օջախի ծառան է, նորա խոնարհ սպասաւորն է, որ մի և նոյն ժամանակ 
իւր կոչումը միացնելով օջախի – ընտանեկան սրբարանի էութեան 
հետ, պարզում է, թէ ինչպիսի մեծ, երևելի բան է նա տղամարդի հա-
մար, ինչքան բարձր միտք ու նշանակութիւն է արտայայտում մարդկա-
յին ազգի մէջ» (Լեո, 1890, 443)։ Թե՛ գրականության էջերից, թե՛ տար-
բեր վկայություններից և թե մինչև օրս պահպանված շատ սովորութա-
յին-ծիսական կարգերից ակնհայտ է, որ կինն է հիմնականում կատա-
րել հայրերից ու պապերից մնացած սովորություններն ու ծեսերը, և 
այդպես կինը, ինչպես Լեոն է բացատրում․ «Կենդանի պատկեր է դառ-
նում, որին նայում է տգետ, անհասկացող ժողովուրդը և տեսնում, ճա-
նաչում է այն, ինչ-որ անհրաժեշտ է հայ-քրիստոնեայի օջախը կազմե-
լու համար» (Լեո, 1890, 443)։ 
           Ըստ էության, հայ կինը հիմնականում ընտանիք կազմելու, ըն-
տանիքի տեր լինելու նշանակություն է ունեցել, որ հնարավոր է եղել 
միմիայն օջախին ծառայելու միջոցով: Այն միաժամանակ ճնշում, բռնա-
նում էր նահապետական կնոջը՝ դարձնելով նրան թույլ, անկարող էակ, 
բայց միևնույն ժամանակ նաև դարձնում «․․․ այնքան քաջ իւր և իւր ըն-
տանիքի պատիւը, անունը բարձր պահելու համար» (Լեո, 1890, 447)։ 
Այդ է վկայում, օրինակ, Պերճ Պռոշյանի  «Սոս և Վարդիթեր» վեպում 
գերդաստանի նահապետի խորհուրդը փոքր նորահարսին․ «Չլնիմ-չի-
մանամ, որ քողը երեսիցդ վեր ա կացել հորանցդ տանը, հենց արա, որ 
հարեւանները քու շվաքը տեսնիլ չի կարենան, հորդ ու մորդ լավ պա-
տիվ տուր, իրիկունը քնելուց ոտները տրորի, ոնց որ մեր տանն իմն ու 
տեգերտանցդ տրորում ես, շորերը հանելուս թեւը քաշի, առաջ նրանց 
քնացրու, հետո դու գնա քնիր, առավոտենց տեղիցդ ծեգելահան վեր 



 

109 

 

Վ
էմ

 հ
ա
մա

հա
յկ
ա
կա

ն 
հա

նդ
ես

, Ժ
Է 

(Ի
Գ

) տ
ա
րի

, թ
իվ

 3
 (9

1)
, հ

ու
լի
ս-
սե

պ
տ
եմ

բե
ր,

 2
02

5 

կաց, տներն ավլի, ուսաշորդ քցի, կուժն ուսի, գնա ջուր բեր, հորդ ձե-
ռին ջուր ածա, որդի հենց արա մեզ չի ամանչացնես, ըստուց հետո ինչ 
պակասություն ունենաս մերն ա» (Պռոշյան․ 1963, 64)։ Կնոջը շատ հա-
ճախ են նույնացնում գերդաստանի հետ․ «Այս ինձանից չեմ ասում, 
հայրենասիրական սնապարծություն չեմ անում․- մի հաստատված 
ճշմարտություն է այս, որ Երևանու նահանգումն Աշտարակու օղլուշաղը 
ամեն տեղերից սիրունն են» (Պռոշյան, 1984, 107)։ Այստեղ ուշադրութ-
յան է արժանի օղլուշաղը բառը, որը, ինչպես, Պռոշյանն է մեկնաբա-
նում, նշանակում է ընտանիք, գերդաստան, որը գլխավորապես կա-
նանց համար է ասվում։ 
         Օջախը, իսկապես, իր ստեղծած ծեսերով և սովորություներով, 
բավականին հետաքրքիր լույսով է բացում ընտանիքում «կնոջ դրութ-
յան» հարցերը։ Սակայն դարակեսի մտավորականներից շատերը հա-
ճախ ընտանիքում կնոջ ճնշված դրությունը պայմանավորում էին ոչ թե 
գերդաստանում ընդունված կարգերով, այլ ասիական, մահմեդական 
բարքերի թողած ազդեցություններով։  
         Րաֆֆին իր «Հայ կինը» հոդվածում գրում է. «Շատերը կարծում 
են, թե կնոջ այս դրությունը կազմվեցավ մահմեդական ազդեցության 
ներքո, ոմանք տղամարդի բռնասիրությունն են պատճառ բերում։ Բայց 
իմ կարծիքով, հայ ընտանիքի կազմակերպությունը չէր կարող մի ուրիշ 
տեսակ վիճակ ստեղծել կնոջ համար, քան թե այն, որ այժմ կա։ Նրա 
կացությունն այն աստիճան համապատասխանում է իր շրջանին, որ 
ստիպված ես մտածել, եթե այլ կերպ լիներ, անպատշաճ կլիներ» (-
Րաֆֆի, 1991, 137)։ Իհարկե, Րաֆֆին, իր ազգային-պահպանողական 
հայացքներով, ավելի խիստ էր դատում և հանպատրաստից  էր համա-
րում կնոջ համար «դարերով հաստատված և կյանքի մեջ մտած սովո-
րություններից» հետո «կատարյալ համարձակության» անցնելը, բայց 
ընտանիքում «կնոջ ճնշված դրությունը» հիմնականում պայմանավո-
րում էր գերդաստանային ընտանիքի կարգերով, որտեղ 20-30 և ավել 
անդամներից կազմված ընտանիքի ամբողջությունն ու ներդաշնակութ-
յունը պահպանելու համար կանանց ձայնազուրկ և իրավազուրկ լինելը 
«արևելյան հայացքով շատ բնական էր» համարում։ Նրա «Խենթը» վե-
պում տանուտեր Խաչոյի 6 որդիների և անգամ թոռների կանայք լուռ և 
հնազանդ զբաղված են ամեն մեկն իր պարտականությամբ, ընդ որում, 
մեծ հարսի վերահսկողությամբ, որին այդ իշխանությունը անցել էր ըն-
տանիքի մեծ մոր մահից հետո։ Նրանք բոլորը լծված էին ընտանիքի 
տնտեսությունը վարելու գործին․ ոչ մեկ իրավունք չուներ անգործ 

Գ
ՐԱ

Կ
Ա
Ն
Ա
Գ
ԻՏ

Ո
Ւ
Թ
ՅՈ

Ւ
Ն

 



110  

 

մնալու կամ քիչ գործ ունենալու, որ հանկարծ գժտություն չընկներ 
նրանց մեջ․ «․․․հետկեսավուր հանգստի ժամանակ, սրահի մեջ նստած 
էին հարսները, և յուրաքանչյուրը զբաղված էր իր ձեռագործով. Մեկը 
սանդերքի վրա բուրդ էր գզում, մյուսը իլիկով մանում էր գզած բուր-
դը, երրորդը ոստայնի վրա գործում էր մի գեղեցիկ գունավոր գորգ, 
չորրորդը իր երեխաների համար շորեր էր կարում, մի խոսքով, ամեն 
մեկը իր առանձին գործը ուներ» (Րաֆֆի, 1984, 274)։ Նրանք մինչև բո-
լորին չկերակրեին, չտեղավորեին, իրավունք չունեին հաց ուտելու․ 
«․․․Թոնրատնում հարսները ընթրիք էին պատրաստում հովիվների և մ-
շակների համար։ Նրանք դեռ ոչինչ չէին կերել, պետք է բոլորին կե-
րակրեին, հետո իրանք ևս սեղան նստեին աղջիկների հետ» (Րաֆֆի, 
1984, 274)։ 
       Ընդհանրապես, գեղարվեստական գրականության մեջ հաճախ 
հանդիպող կանանց երկխոսությունները կամ զրույցները, անգամ բամ-
բասանքները, շատ լավ հնարավորություն են ստեղծում հենց ներսից 
հասկանալու, թե հենց կանայք ինչպես էին ընդունում իրենց դրությու-
նը կամ կարգավիճակը, հատկապես որ այդ զրույցներով բացահայտ-
վում են նաև նրանց փոխհարաբերությունները․ «Հարսի՜, մելիքը միտք 
ունի պսակվել Հռիփսիմեի հետ, այսօր ես նրան ուրիշ տեսակ տեսա, 
երևում է սրտումը բան ունի թաքցրած: Նա ամաչեց, ինձ ոչինչ չասաց, 
բայց քեզանից չի ծածկի յուր սիրտը: Դու նրան խոսացրու, միտքն իմա-
ցի՜ր և ինձ խաբար տո՜ւր: / Հարսը գլխով շարժեց ի նշան համաձայ-
նության» (Րաֆֆի, 1986, 80): Ակնհայտ է, որ հարսը սկեսուրի հետ խո-
սելու իրավունք չունի, հաղորդակցվում է միայն ժեստերով3։   
       «Խենթը» վեպում ունենք մի առանցքային զրույց կանանց միջև՝ 
աղջիկների կրթության շուրջ․ «-Մարդս ասում էր, որ աղջիկներ էլ պի-
տի կարդացնե: Մարոյի խոսքը բարձրացրեց ընդհանուր ծիծաղ: -Աղջի-
կը ի՞նչ կանե կարդալը, աղջիկը խո տերտեր կամ վարդապետ չիդառ-
նալու,- պատասխանեցին Մարոյին: Հարսներից մեկը դարձավ դեպի 
փոքրիկ Նազլուն ասելով.- Լսում ե՞ս, Նազլու, դրանից հետո պիտի 
գնաս վարժատուն և այբբեն սովորես:   -Ի՞նչ կա, կսովորեմ, հետո 
ժամ կգնամ, ժամի շապիկ կհագնեմ ու տղերքի նման «փոխ» կասեմ: --

                                                            
3 Ըստ Խ․ Աբովյանի՝ «Հարսները քանի դեռ շատ երեխաների մայր չեն դարձել և 

տարիքով էլ բավականին չեն հառաջացել, իրենց ամուսնու ծնողների հետ երբեք 
բառերով չեն խոսում, այլ ժեստերով, որի մեջ նրանք արտակարգ վարպետ են։ 
Առավել տարեց եղբայրների կանայք էլ այս իրավունքը պահանջում են ավելի 
ջահելներից, մի բան, որ կատարվում է առանց բռնության, քանի որ դա մեկ-
ընդմիշտ սովորույթ է» (Աբովյան, 1961, 65)։  



 

111 

 

Վ
էմ

 հ
ա
մա

հա
յկ
ա
կա

ն 
հա

նդ
ես

, Ժ
Է 

(Ի
Գ

) տ
ա
րի

, թ
իվ

 3
 (9

1)
, հ

ու
լի
ս-
սե

պ
տ
եմ

բե
ր,

 2
02

5 

Հո՜ղը գլխիդ, էդ էր պակաս,- պատասխանեցին խեղճ աղջկան» (Րաֆ-
ֆի, 1984, 275): 
          Եթե ուշադրություն դարձնենք զրույցի մանրամասներին, ապա 
կնկատենք, որ կրթությունը անմիջապես կապվում է տերտերության 
կամ վարդապետության հետ, կրթությունը չի ընկալվում ո՛չ որպես ան-
հատական եսի կայացման, ո՛չ էլ առավել ևս հասարակական կյանք 
ներգրավվելու, հասարակական կյանքին մասնակցելու հնարավորութ-
յուն։ Հայ գյուղացիները կարծում էին, որ վարժապետը պետք է ան-
պատճառ տիրացու լինի, քանի որ նրանք սովոր էին կրթությունը տեր-
տերների կամ տիրացուների «ձեռքից ստանալ», ընդ որում այդ 
կրթությունը միայն տղաների համար էր․ «կարդացող աղջիկը» նշանա-
կում էր «ժամի շապիկ հագնել և տղերքի նման փոխ ասել»։ Հետևա-
բար, կրթությունը ենթադրում էր նաև կանանց համար սոցիալական 
կարգավիճակի կամ դերի փոփոխություն։ Նահապետական միջավայ-
րում կնոջը բնորոշ հնազանդ և խոնարհ բնավորությունը կամ կեցված-
քը, եթե փոխարինվում էր տղայական համարձակությամբ կամ անհնա-
զանդությամբ, ապա այդ կանանց սովորաբար անվանում էին ղըզօղ-
լան, որը կարելի էր  հասկանալ որպես «տղայացած աղջիկ»։ Ընդ ո-
րում, ընդունելի չէր, անգամ ծաղրելի էր հենց կանանց կողմից, երբ 
հակառակն էր տեղի ունենում․ եթե տղան կատարում էր կանացի գոր-
ծեր, կամ խառնվում էր կանանց խոսակցություններին, կամ ենթարկ-
վում էր կնոջը, ապա նրան անվանում էին ղըզիկ՝ այսինքն՝ աղջիկ։ 
Բացի այդ, նրան ամոթանք էին տալիս, ինչպես, օրինակ, ժողովրդի 
մեջ շատ տարածված նման արտահայտություններով՝ «Գնա, քո կնգա 
փեշի տակ մտի», «Գնգա լաչագ կապե գլխիդ», կամ կանչում էին կնոջ 
անունով՝ «Փառո Մուշո»։ 
        Ղազարոս Աղայանի «Երկու քույր» վեպում քույերից մեկը՝ Հերիք-
նազը4, ղըզօղլան աղջիկ է ներկայացված, որը կանացի քնքշության և 
գեղեցկության հետ ուներ նաև այրականություն, որ անհրաժեշտ դեպ-
քերում գործի էր դնում և զարմացնում շատ տղաների․ «․․․ ոչ մի տղա 
նրա ահուց չէր համարձակվի նեղացնել նրա շրջապատում գտնվող 
որևէ աղջկա» (Աղայան, 1962, 197)։ Նա, ի դեմս իր հարազատ քրոջ, 
քննադատական վերաբերմունք ունի նահապետական բարքերը կրող 
կանանց նկատմամբ։ Քույրը` Մարիամը, ամուսնացրել էր ականջալուր 

                                                            
4 Կարծում ենք, պատահական չէ նաև կերպարի անվան ընտրությունը՝ Հերիքնազ 

կազմված է հերիք և նազ բառերից, ինչը նշանակում է՝ «հերիք ինչքան նազ ես 
անում» (Աճառեան, 1926, 86): 

Գ
ՐԱ

Կ
Ա
Ն
Ա
Գ
ԻՏ

Ո
Ւ
Թ
ՅՈ

Ւ
Ն

 



112  

 

օջախի ճրագը վառ պահելու խրատներին, և այլևս ստիպված էր լինել 
հլու հնազանդ օջախի օրենքներին․ «Այդ ամուսնությունը Մարիամի5 
սրտով չէր, բայց մի անգամ, որ ասաց հնազանդ եմ, էլ այնուհետև ո-
չինչ կարող էր անել» (Աղայան, 1962, 177)։ Նրանց զրույցներում հստակ 
ընդգծվում են նահապետական բարքերով ապրող և այդ բարքերից ա-
զատվող կնոջ վերաբերմունքների տարբերությունը ամուսնության, նե-
րընտանեկան հարաբերությունների նկատմամբ․ «․․․ - Արզումանը քու 
նշանածդ չի, մի բանդ չի, նրա համար ինչի՞ ես քեզ տանջում։ Աղջկա 
ադաթն է, հազար տղի համար ասեն, մեկին կտան։ Հիմա նա որ չելավ, 
ուրիշին չպիտի ուզե՞ս։ / - Մարիամ ջան, որ մի բան ասեմ, հո չե՞ս ծի-
ծաղի վրաս։ ․․․/  -Գիտե՞ս ինչ կա․ ես մարդ չեմ ուզում, ես սիրել եմ ու-
զում» (Աղայան, 1962, 177)։ Նկատենք՝ վախ կա, որ անհատական ա-
զատ կարծիքը կարող է ծիծաղելի լինել դարերով հաստատված ա-
դաթների համեմատ, քանի որ Հերիքնազը շատ լավ գիտեր՝ գերդաս-
տանային համայնական կյանքում անհատական ցանկությունները ոչ 
միայն անկարելի են, անգամ անբնական կարող են համարվել։ 
        Լեոյի «Մելիքի աղջիկը»  վեպում ևս շեշտվում է կնոջ՝ տղամար-
դուն պարտադիր ենթարկվելու կարգը, ընդ որում, կրկին կանանց 
կողմից։ Մելիքի աղջկա և նրա դայակի զրույցում պարզ է դառնում, թե 
հատկապես հասակավոր կանայք ինչքան են կարևորում ադաթների 
կատարումը և ինչպես են այն փոխանցում ավելի երիտասարդներին, 
ովքեր պետք է նոր-նոր մտնեն ամուսնական կյանք․ «Աստծո օրենքով 
դու նշանված ես այն տղամարդի հետ, և պարտավոր ես հետևիլ նրան, 
հնազանդվել, որովհետև նա քո տերն է։ Հայր, մայր, ազգական ոչինչ 
են այն պահից, երբ մատանին օրհնվում է։ Մի կարծիր, թե ամեն ան-
գամ քո քեֆը, քո ցանկությունը հարցնելու են, դու աղջիկ ես, իսկ աղ-
ջիկը մի տղամարդի է պատկանում։ Քո բախտից է, որ մի շատ լավ 
տղայի ես արժանացել, բայց եթե վատն էլ լիներ, դարձյալ դու պար-
տավոր ես հնազանդվել նրան։ ․․․Կինը տղամարդու փոքրավորն է, իսկ 
փոքրավորին խրատում են նախ խոսքով, ապա նաև ծեծով» (Լեո, 1891, 
240)։ 

                                                            
5 Մարիամ անունը, թեև բուն իմաստով նշանակում է լուսավորյալ, բայց հետա-

քրքրական է, որ արաբերենում այն գործածվում է որպես հասարակ անուն և 
նշանակում է պարկեշտ, համեստ կին, որ սիրում է խոսել արանց հետ և բարե-
կամություն անել: Ընդ որում վեպում Մարիամի կերպարը հենց այդպես էլ 
ստեղծված է, եթե հիշենք նրա և Արզումանի բարեկամական հարաբերություն-
ները։ Նաև այս անունը պահլավերենում նշանակում է աղախին (Աճառեան, 1926, 
249): 



 

113 

 

Վ
էմ

 հ
ա
մա

հա
յկ
ա
կա

ն 
հա

նդ
ես

, Ժ
Է 

(Ի
Գ

) տ
ա
րի

, թ
իվ

 3
 (9

1)
, հ

ու
լի
ս-
սե

պ
տ
եմ

բե
ր,

 2
02

5 

         Ինչևէ, Աղայանի հերոսուհին ընդվզում է  կնոջ փակբերանութ-
յան դեմ, սեփական եսը բանի տեղ չդնելուն և լուռ բռնության ենթարկ-
վելուն՝ դրա մեջ մեղադրելով հենց կանանց․ «Կնկդերանցն էնդուր եմ 
ատում, որ իրանք իրանց բանի տեղ չեն դնում։ Կասենաս իրանք էլ են 
ուրախանում, որ էդպես ծեծվում են ամեն օր։ Էն օրը չէ՞ր ասում Հոռո-
մը, թե էն մարդը ի՞նչ մարդա, որ կնկա գլխիցը մահակը պակսացնի» 
(Աղայան, 1962, 190)։ Երկխոսության շարունակության մեջ ամուսնու 
կողմից ծեծի ենթարկվող քրոջ պատասխանը գրեթե սպառում է գեր-
դաստանային ընտանեկան համակարգում սահմանված դերերի հետ 
կապված ինչուներն ու մեղադրանքները, ըստ էության, լուռ ընդունե-
լով նահապետական այդ բռնի կարգերին կնոջ ընտելանալու, սովորե-
լու փաստը․ «Հիմի դիփ էլ հո Հոռոմի պես չեն։ Շատերը չեն էլ ուզում 
ծեծվել, բայց ամենից շատ նրանք են ծեծվում։ Դեռ լսված չի, որ Հոռո-
մին իրա մարդը ծեծած ըլի, դրա համար է, որ էդպես մեծ-մեծ է 
բրթում, թող մի քանի անգամ թրխկացնեն դրա գլխին, էն ժամանակ էլ 
չի ասիլ էդ խոսքը» (Աղայան, 1962, 190)։ Ընդ որում, ամեն օր չսիրած ա-
մուսնու կողմից ծեծի ենթարկվող կինը, այլևս հարմարված իր կարգա-
վիճակին, հղիանալուց հետո, սկսում է սեր և քնքշանք տածել ամուս-
նու նկատմամբ․ արտաքուստ ստրկություն երևացող վիճակը դադա-
րում է ստրկություն լինել այն կրողի համար, նահապետական սրբա-
ցած և «ընտելմունք» դարձած սովորություն է ընկալվում հատկապես 
«լիարժեք ընտանիքի հովանու», այսինքն` երեխայով ամրապնդված 
բարոյական իրավունքի ներքո։ 
          Կյանքը ընտանեկան խիստ պայմանների մեջ մշակել էր որոշա-
կի օրենքներ և կանոններ․ ընդհանրապես գյուղական ընտանիքներում 
երեխաները շուտ էին սկսում աշխատանքին վարժվել, ընդ որում, դա 
ոչ միայն արվում էր սոցիալական ծանր պայամանների թելադրանքով, 
այլ նաև ենթադրում էր որոշակի դաստիարակության ձև` հատկապես 
իրենց բաժին տնտեսական մտահոգությունները ունենալու և դրանց 
նկատմամբ պատասխանատվություն կրելու առումով6։ Կանանց շատ 
փոքր տարիքից սովորեցնում էին մաքրել տունն ու բակը, լվանալ ա-
մանեղենը, կատարել մեծերի հանձնարարությունները: Սովորեցնում 
էին լվանալ աշխատանքից վերադարձած տղամարդկանց ոտքերը: Ն-

                                                            
6 Նահապետական ընտանիքում աշխատանքի բաժանման, ընդհանուր տնտեսու-

թյունը կազմակերպելու, մարմինը աշխատանքին վարժեցնելու և դրա բոլոր 
հնարավոր հետևանքները շատ հետաքրքիր և կարևոր հետազոտության առիթ են 
տալիս, որ դուրս է այս հոդվածի շրջանակից։  

Գ
ՐԱ

Կ
Ա
Ն
Ա
Գ
ԻՏ

Ո
Ւ
Թ
ՅՈ

Ւ
Ն

 



114  

 

րանք նաև հմտանում էին արհեստների, հատկապես տնայնագործա-
կան արհեստների մեջ. սովորում էին բուրդ գզել, ճախարակ պտտել, 
իլիկ մանել, խմոր հունցել, հաց թխել, այծ ու ոչխար կթել, լվացք անել, 
գուլպա, կարպետ, գորգ գործել, շոր կարել, կարկատել, ասեղնագոր-
ծել և այլն։ Այսպես նրանց պատրաստում էին ամուսնության: Քանի որ 
շատ տարածված էին վաղ տարիքից ամուսնությունները, գյուղական 
ամուսնությունները հիմնականում կատարվում էին հաշիվներով, հա-
վասարը հավասարի հետ, չնայած աղջիկների ծնողները աշխատում 
էին, որ իրենց աղջիկները մեծ տան հարս լինեին։  
          Այսպիսով, իր հայրական տանը աղջիկը ստանում էր նահապե-
տական ընտանիքի ավանդական նորմերին համապատասխան դաս-
տիարակություն։ Մինչև ամուսնանալու տարիքը նա վարժվում էր տի-
րող, օրենքի ուժ ստացած սովորույթներին այնպես, որ դրանք նրա 
կենցաղի ու հոգեբանության մասն էին դառնում: Անշուշտ, դրան 
նպաստում էր նաև այն, որ աղջկան ամուսնացնում էին այն տարիքում, 
երբ նրա մոտ դեռևս չէին հասցրել ձևավորվել կայուն համոզմունքներ: 
Ի վերջո 9–14 տարեկան հասակում ընկնելով նոր ընտանիք՝ հեշտութ-
յամբ հնազանդվում էր այնտեղ տիրող կենցաղավարությանը: Ժո-
ղովրդական խոսք կար․ «Աղջիկը հոր տանը կծկած կծիկ է, կեսրանց 
տանը հոր տան կծիկը կքանդեն, նորից կկծկեն, պիտի դիմանաս, քանի 
անգամ էլ կծկեն»։ Ըստ երևույթին, նաև սրանով էին պայմանավորված 
վաղ տարիքի ամուսնությունները, որոնք լիովին համապատասխանում 
էին նահապետական գերդաստանի պահանջներին, այն է՝ ոչ միայն 
աշխատող ձեռքերի պակասը լրացնել, այլև հլու, հնազանդ հարս ունե-
նալ։ Ընդ որում, մայրերին էր վերապահված այդ սովորույթների կամ 
ծեսերի իրականացման և փոխանցման պարտականությունը։  
          Պ․ Պռոշյանի «Սոս և Վարդիթեր» վեպում հատկանշական է, որ 
հենց մայրն է տարբեր ծիսական արարողությունների ժամանակ 
նպաստում հերոսների սիրային երկխոսություններին, ընդ որում հենց 
«ծիսական լեզվով»։ Սովորույթի համաձայն՝ մայրը հարսանքատանը 
«խաղացնումա» իր «ազաբ» աղջկան, իսկ նրան հավանող տղան բոլո-
րի ներկայությամբ, խնձոր է նվիրում։ Հետո, ինչպես իմանում ենք 
Վարդիթերի հոր և մոր զրույցից, այսպիսի կարգը նշանակում էր բոլո-
րի ներկայությամբ ընդունել այդ սերը․ «․․․ դու ընչի՞ ես իմ աղջկանը 
բազար քցում, հարսանքատանը խաղացնում, որ Գարեգինն էլ վերա 
կենում, խնձոր տալի Սոսի համար․ բալքի ես նրան չեմ տալի, պտի 
ճամփէն կապուի խեղճ քօրփի՞ս ․․․» (Պռոշյան, 1963, 431)։ Ընդհանրա-



 

115 

 

Վ
էմ

 հ
ա
մա

հա
յկ
ա
կա

ն 
հա

նդ
ես

, Ժ
Է 

(Ի
Գ

) տ
ա
րի

, թ
իվ

 3
 (9

1)
, հ

ու
լի
ս-
սե

պ
տ
եմ

բե
ր,

 2
02

5 

պես, ամուսնական հարցերը գլուխ բերելու մեջ կանայք ունեցել են 
շատ որոշակի դեր, և դրանում նրանց հատկապես օգնել են ընդունված 
սովորույթները, և, ինչքան էլ, վճռական խոսքը պատկանում էր ընտա-
նիքի հորը, այնուամենայնիվ, կինն էր այդ ամենը նախապատրաստո-
ղը, նաև ամուսնուն համոզողը․ «Ա՜յ մարդ, արի՛ մի՛ անիլ, մի՛ ըլիլ, գո-
գիդ քարը վեր ածա՛, Աստծանից վախեցի՛, էն տղէն խեղճա, մեր աղ-
ջիկն էլ նրանից պակաս չի սիրահարուել» (Պռոշյան, 1963, 431)։ 
        Տղամարդիկ հաշտ էին այն բանի հետ, որ ամուսնությունները 
գլուխ բերելու հարցում հիմնականում կինն է որոշիչ դեր ստանձնում։ 
Պռոշյանի «Ցեցեր» վեպում աղջկա և տղայի մայրերը. «…կտուց կտուցի 
տված` երկար զրույց էին անում և երկուսն էլ շատ ուրախ էին: Համա-
ձայնությունն երկուսի մեջը կայացել է»: Իսկ ծառի տակ նստած նրանց 
ամուսինները երկար-բարակ իրար են խոստովանում «կինարմատի» 
մեծ ազդեցությունը․ «․․․անումն էն ա, Սաքի, որ տան գլուխր մենք ենք, 
շատ սուտ ա, դարդակ, սիրտ հովացնելու խոսքեր, տղամարդը կնիկ 
արմատի անհախ, անվարձ ծառան ա ու նրա սրտի ցանկությունների 
կատարողր: Կնիկն էլ որ կա տղամարդի հոգին ա, ինչ ուզում ես 
մտքումդ դիր-տունդ ոնց կառավարես, գործդ ինչպես տանես, ինչ բան 
բռնես, որդուտ երբ պսակես, ում աղջիկն ուզես, ոնց նստես, վեր կե-
նաս, ես ինչ գիտեմ ամեն բան ու գործիդ, տնային կառավարությունիդ 
մեջ ընչանք կնկանդ մատը խառը չըլնի մինչեւ նրա սրտովը չըլնի, 
գլուխ չի գա լ» (Պռոշյան, 1963, 400)։ 
        Ինչևէ, գերդաստանային ընտանիքն իր ներքին օրենքները, օջա-
խին հավատարիմ լինելու սկզբունքները գործադրելով՝ անհատին 
կաշկանդում էր գերդաստանային կապերով․ նա չէր կարող իր անհա-
տական ցանկությունները, տաղանդը, աշխատանքային կարողություն-
ները գործարկել իր կամքով․ «Մի չտեսնված բան կը լինի հայ ընտանի-
քում, երբ հայ գյուղացին մի ինքնուրոյն արտաքոյ կարգի գործ սկսի ա-
ռանց իր ընտանիքի նախանդամի, իր մեծի։ Դա այն աստիճանի յան-
դուգն քայլ է հայ գիւղացու համար, որը առիթ կդառնայ ընտանեկան 
ընդհարումների, երկպառակումների» (Սինանեան, 1907, 3)։ 
        Րաֆֆին, կնոջ ճնշված դրությունը համարելով գերդաստանային 
ընտանիքում ներդաշնակ փոխհարաբերությունների նախապայման, 
գրում է․ «․․․Երկպառակությունը եղբայրների մեջ միշտ ծագում է կնիկ-
ների անհամաձայնությունից։ Կինը չափազանց բծախնդիր և նախան-
ձոտ է։ Տղամարդը մտածեց նրա բերանը փակել, որ ընտանիքի կապե-
րը չքանդվեն» (Րաֆֆի, 1991, 138)։ Իսկ ահա, Աղայանի «Բաժանություն» 

Գ
ՐԱ

Կ
Ա
Ն
Ա
Գ
ԻՏ

Ո
Ւ
Թ
ՅՈ

Ւ
Ն

 



116  

 

վեպում ընտանիքի կապերը քանդվում են, երբ դադարում են գործել 
գերդաստանային ընտանիքի ներքին օրենքները, այդ թվում՝ նաև կա-
նանց հնազանդությունը և պարտականությունների մեջ հավասարութ-
յունը․ «․․․այսպիսի մի աններդաշնակ խառնուրդ էին ներկայացնում և ն-
րանց կանայքը։ ․․․ընդհանուր առմամբ ամենքն  էլ (ի նկատի ունի կա-
նանց) ծույլ էին, ամենքն էլ սիրտպակաս․ չկար գործի արդար բաժան-
մունք, չկար ներքին կարգ ու կանոն, ավլող, սրբող, մաքրող, տուն ու 
տեղը կարգի բերող։ ․․․ Այսպես չէր այս տունը, քանի որ կենդանի էր 
տան տիրուհին՝ լուսահոգի Եղիսաբեթ խանումը, հենց որ նա մեռավ, 
նրանից հետո տանտերն էլ՝ ծերունի Օհանես աղան, երկար չապրեց։ 
Բայց սա իր աչքովը տեսավ իր տան անկարգությունը և վշտացած 
սրտով մտավ գերեզման» (Աղայան, 1962, 305)։ Այստեղ հատկապես ու-
շադրություն է գրավում տան տիրուհու, մեծ մոր լինել-չլինելու հարցը։ 
Մեծ մոր և հարսների հարաբերությունների մեջ կա շատ էական տար-
բերություն․ տան/ընտանիքի մեծ մայրը, ըստ էության, օժտված է ինք-
նուրույնության, ինչ-որ իմաստով նաև «անհատականության» վառ 
դրսևորմամբ։ Հենց այդ «իրավասությամբ օժտվածության» արդյուն-
քում է, որ մեծ մայրը կարողանում է ղեկավարել մի ամբողջ գերդաս-
տան՝ իր նիստ ու կացով։ Կարևոր է հաշվի առնել, թե ինքնահաղթա-
հարման ինչպիսի ծանր ճանապարհ է անցնում այդ նույն կինը, որ մի 
օր իր ընտանիքում ունենա «մեծ մոր», «տանտիրուհու» իրավասութ-
յունները բանեցնելու հնարավորությունը։ Լեոն շատ դիպուկ է նկա-
րագրում օջախին հնազանդության և ծառայության խոստում տված 
կնոջ ճանապարհը․ «Քանի որ չկա ուրիշ կերպ կրթելու միջոց, քանի որ 
յայտնի չէ մի ուրիշ ճանապարհ, որով կինը կարող է հասնել իւր հա-
մար որոշւած կոչմանը, օջախը անում է այդ բանը բռնութեամբ․ նա 
ճնշում է, սպանում է կնոջ անձնաւորութիւնը, խլում է նրանից իւր սեպ-
հական անձի համար մտածելու կարողութիւնը և այդպիսով ստեղծում 
է մի էակ, որ հասկացողութիւն, կամք չունի ուրիշ կերպ գործելու, ա-
ռաջ գնալու։ Հենց այդ է պատճառը, որ նահապետական կինը այնքան 
թույլ, անկարող էակ է, այնքան կաշկանդւած է, բայց մի և նոյն ժամա-
նակ այնքան քաջ է իւր և իւր ընտանիքի պատիւը, անունը բարձր պա-
հելու համար» (Լեո, 1890, 447)։   

         Պռոշյանի ստեղծագործություններում հաճախ է հանդիպում նա-
հապետական ընտանիքում մեծ մոր՝ որպես հիմնական շարժիչ ուժ, 
կարևորելը․ «Իհարկե, կկաղար գործը, անիվը կոտրված սայլի նման 



 

117 

 

Վ
էմ

 հ
ա
մա

հա
յկ
ա
կա

ն 
հա

նդ
ես

, Ժ
Է 

(Ի
Գ

) տ
ա
րի

, թ
իվ

 3
 (9

1)
, հ

ու
լի
ս-
սե

պ
տ
եմ

բե
ր,

 2
02

5 

կկործանվեր, եթե հայր-նահապետին գործակից չլիներ տան ներքին 
կառավարության մեջ մայր-տանտիկինը – ընդհանուրի հարգանքը վա-
յելող ու հրամայող մեծ նանը, որի ձեռքին էր տանտիկնության շերեփը, 
որի քաղցր խոսքր պատվեր էր իգական սեռի բոլոր անդամների հա-
մար» (Պռոշյան, 1963, 159)։ Նահապետի բացակայության դեպքում էլ, 
անգամ եթե, ագնատական կարգով հորը փոխարինում է որդին, անմի-
ջապես միահեծան տեր է դառնում մեծ մայրը։ Առանց նրա վերահսկո-
ղության ոչինչ չէր արվում․ «Թողունք մի հարկի տակ ժողոված անբա-
ժան եղբայրներին, որոնք ամեն երեկո մանրամասնորեն հաշիվ պետք 
է տան յուրյանց մորը բոլոր կատարած գործողությանց համար-բա-
ժանված եւ անհամաձայն որդիքն էլ առանձնապես յուրյանց մորը 
պետք է հաղորդեն յուրյանց գործելիքը եւ լսեն խորհուրդները» (Պռոշ-
յան, 1963, 214)։ 
        Նման ինքնահաղթարման ճիգը, սեփական անձից հրաժարումը, 
ի վերջո վարձատրվում է տան մեծ տիկին, մեծ մայր լինելու առաքե-
լությամբ, որը նշանակում է ղեկավարել բոլորին․ «Քարսիրտ ու խիստ 
էր երեւում մեծ նանը (ընդգծումն իմն է)․ «մեծ պապն էլ յուր ոտքովը 
գար, նրա խոսքը չէր կարող փոխել»: «Նա մեկ անգամ իր հաստատա-
կամությունը ցույց էր տվե, եւ նրա խոսքն օրենք էր համարվել». «հերիք 
էր, եթե խեթ հայացք ձգեր մեկի վրա, ամենքը մուկ կդառնային», «լաց 
մի ըլի բալա ջան, մեծ նանը քեզ էլ, ինձ էլ դուրս կանի, կերակուր չի 
տալ» (Պռոշյան, 1963, 215)։ 
         Բացի այն, որ, իհարկե, առաջնային է դառնում, ինչպես Լեոն է 
նշում, ընտանիքի, օջախի պատիվը, անունը բարձր պահելը, բայց 
հարկ է նաև ուշադրություն դարձնել այն բանին, երբ տարիներով 
զսպած անհատական ցանկություններն ու ձգտումները, վերջապես 
դրսևորվելու, արտահայտվելու որոշ հնարավորություն են ստանում, 
ինչպիսի մոլեռանդությամբ կիրագործվեն՝ թե՛ ընտանիքի կառավար-
ման հարցերում, թե՛ իրեն ենթակա կանանց նկատմամբ․ մի տեսակ 
ինքնափարատման և ինքնահաստատման հնարավորութուն են ստա-
նում։ Վերևում բերված օրինակում քարսրտությունն ու խիստ լինելը 
ճնշվածության հետևանքն են, իսկ երկարատև ճնշվածությունը արտո-
նություններ ստանալու դեպքում շատ արագ վերածվում է ճնշումներ 
գործադրելու արտոնության։ Գուցե մասամբ նաև այստեղ կարելի է 
փնտրել հայկական ընտանիքներում դարեր  շարունակվող հարս-սկե-
սուր հարաբերությունների դիլեման։ 

Գ
ՐԱ

Կ
Ա
Ն
Ա
Գ
ԻՏ

Ո
Ւ
Թ
ՅՈ

Ւ
Ն

 



118  

 

          Շատ հաճախ կանանց հարաբերություններն էլ ընտանիքում 
կարգավորվում էին ծեծի և վախի պայմաններում․ մեծ մայրը գործադ-
րում էր իր ենթակաների նկատմամբ այն, ինչին ամենաշատն էր վարժ-
վել, և սա շղթայական անցնում էր բոլոր սերունդներով․ «Հարսը յուր 
սկեսուրի ներկայությամբ թթու երես ցույց տա, յուր մրթմրթոցի ձայնը 
մի քիչ բարձրացնի, նրա ներկայությամբ ինքը կերակրի պղնձին, եղի 
պուլիկին ու փոշեմանին մոտ գնա ինքնագլուխ, տես թե քանի ատամը 
վայր կթափվի, տես թե տաք-տաք շերեփը, որ նանի ձեռին պատրաստ 
է, ինչ տեղ կդաղի: Դեռ սկեսոր խփածը նախատոնեքն է, տոնը նանի 
որդին' մեր հարսի ամուսինը վերջր կգա կլսի ու կկատարի» (Պռոշյան, 
1963, 215)։  
           Հարսները կամ աղջիկները, իհարկե, իրենց ցանկությունները 
իրականացնելու համար մեծ մոր հսկողությունը շրջանցելու կամ պատ-
ժից խուսափելու ձևերը գտնում էին․ «Զգույշ էին սիրուն հարսները, 
նրանք շատ հեռատես են, հում գործ չեն բռնիլ, նրանք քաջ գիտեն, որ 
վայ կգար իրանց արևին, սկեսոր բռան մեջ կմնային իրանց ծամերից 
քաղած մազերը, եթե իրանց առևտուրը հայտնվեր կամ մեկը նրանց 
տեսներ Բղդեի հետ ձեռք ու ոտքով, իշարաթով (նշանացի) խոսելիս։ 
Հնարքն առաջուց մտածված էր, զգուշությունները ձեռք էին առնված․ 
ահա բակի դուռը ծերպ արած (կիսաբաց) այնքան, որ աչքի մինը հա-
զիվ տեղավորվեր, հսկում էր հարսի սրտակիցը՝ տան մեջ նորա հետ 
միակ խոսակից ընկերը՝ նորա քաղցրալեզու տալը՝ նորա ամուսնի 
մարդու տանելու քույրը՝ տանու օրիորդը» (Պռոշյան, 1963, 7)։ 
        Բնականաբար, երբ մեծ մայրն այլևս չկա, չկա նաև վախի և 
պարտադրված հնազանդության անհրաժեշտությունը, հատկապես երբ 
դրան ավելանում են լուսավորությամբ եկած իրավունքների ու ազա-
տությունների շորշոփները, երկար ժամանակ լռեցված և ճնշված ան-
հատը (կին/տղամարդ) պետք է փորձի իր համար տեղ բացել, ինչն էլ 
իր հերթին, նշանակում է, որ նահապետական ընտանիքը ներսից կազ-
մալուծվելու, բաժան-բաժան լինելու վտանգի առաջ էր կանգնում․ չէ՞ 
որ արդեն հնարավորություն կար սեփական ցանկություններն ու 
ձգտումները իրականացնելու, և ոչ թե վախվորած ու թաքուն փորձեր 
կատարելու։ Աղայանի «Բաժանություն» վեպի հերոսներից մեկը շատ 
լավ է նկարագրում գերդաստանային ընտանիքի քանդվելու պատճառ-
ները՝ կապելով այն հիմնականում «նորամուտ լուսավորության» հետ․ 
«Ստրկության ազատությունը և վերջն էլ դատական վերանորոգությու-
նը, գյուղական ինքնավարությունը, նորամուտ լուսավորությունը, եր-



 

119 

 

Վ
էմ

 հ
ա
մա

հա
յկ
ա
կա

ն 
հա

նդ
ես

, Ժ
Է 

(Ի
Գ

) տ
ա
րի

, թ
իվ

 3
 (9

1)
, հ

ու
լի
ս-
սե

պ
տ
եմ

բե
ր,

 2
02

5 

կաթուղի, հեռագիր և այլն, մին մինի հետևից հանկարծ գալով՝ շլաց-
րին ժողովրդին, մի հանկարծական  փոփոխություն ձգեցին նրա նիս-
տուկացի և վարք ու բարքի մեջ։ Ժողովուրդն այնպես փոխվեցավ մի 
տասը տարվան մեջ, որքան փոխված չէր հարյուրավոր տարիների ըն-
թացքում» (Աղայան, 1962, 310)։ 

 
Ամփոփում 

  
           Փաստորեն լուսավորությամբ եկած բարքերի փոփոխությունը 
հանգեցնում է գերդաստանային ընտանիքի քայքայման։ Նահապետա-
կան գերդաստանն իր սոցիալ-տնտեսական կազմով միանգամայն դեմ 
է բաժանմանը․ բաժանումը ամբողջությամբ խախտում էր այն հիմքը, 
որի վրա կառուցված էր նահապետական աշխարհը, խախտում էր այն 
սովորութային աշխարհայացքը, որի վրա էլ ձևավորվել էր արյունակ-
ցական-ազգակցական համակեցությունը։ Փաստ է, որ նահապետական 
գերդաստանը ժամանակի ընթացքում հասել էր կազմալուծման, որի 
արմատները, չնայած դրսից եկած սոցիալ-տնտեսական ազդակներին, 
նախ և առաջ հենց հայրիշխանական ընտանիքի էության մեջ էին։ Ինչ-
պես վերևում տեսանք, անհատականության ակտիվացման պատճա-
ռով է սկսում քայքայումը․ անհատականությունը, որը նահապետական 
գերդաստանի ստեղծման առաջին իսկ պահից կլանված և ճնշված էր 
ընտանեկան-համայնական հարաբերություններում, իր այդպիսին իսկ 
լինելուց է նախապայմաններ ստեղծում գերդաստանային կյանքի 
փլուզման համար։ «Քաջափորձ զորականի անձնապաստան (ընդգ-
ծումն իմն է) հմտություններով ղեկավարվող շարժուն գործարանը»՝ 
(Պռոշյան, 1963, 158) «հայ Աբրահամու օջախը» դադարում է այդպիսին 
լինելուց, հենց անձը ապաստանից դուրս գալու հնարավորություն է 
ստանում․ «Հիմի հլա մի քիչ վրեդ հալ կա, էլի պատիվ ունիս, քիչ ու 
միչ խոսքդ անկանջ են անում, հազար խոսքիցդ մինը պարանի են 
դնում, դու կաց պառավիս, տես ոնց են գլխիդ տալի աչքդ հանում, 
բերնիդ էլ մտիկ չեն անում: Տեսնում ես, որ ես երկու խոսում եմ, ասում 
են հալիվորել ես, խելքդ ետ ա տվել: Իմ մերը հարիր տարեկան պա-
ռավ էր, ես նրա առաջին չէի կարող բերանս շարժել, հարսների սասը 
հո դեռ նրա անկաջը չէր ընկել- մինն էլ դու էիր, տեսար, հիմի տեսնում 
ես, մի բան ասելուս հարսդ քեզնից բարձր ա գոռում, որ դու տակիդ 
չորանում ես, թե հիմի կտա աչքս կհանի» (Պռոշյան, 1962, 172-173)։  

Գ
ՐԱ

Կ
Ա
Ն
Ա
Գ
ԻՏ

Ո
Ւ
Թ
ՅՈ

Ւ
Ն

 



120  

 

       Այսպես. վերոհիշյալ բոլոր օրինակներում կարող ենք տեսնել, որ 
երբ անհատական ցանկությունները գլուխ են բարձրացնում, նրանք 
քանդում, տապալում են նահապետական գերդաստանի շենքը, ստի-
պում գերդաստանի չափահաս անդամներին պահանջելու իրենց անձ-
նական տարածքի, փոքրիկ «իրավունքները» տնօրինելու ազատությու-
նը` ի վերջո ծնելով անձնական շահեր՝ համայնականի փոխարեն։ Իսկ 
անձնական շահերը հաճախ ուղեկցվում են կուտակված վախերի, 
զսպումների, բազմաթիվ լռությունների պոռթկմամբ՝ իրենց ամենա-
տարբեր դրսևորումներով։  
           Իհարկե, հայ գերդաստանային ընտանիքի քայքայման պատ-
ճառները նաև տնտեսական էին: Աշխատանքի հասարակական բաժա-
նումը և մասնավոր, անձնական սեփականության ձգտումները նույն-
պես քայքայում էին նահապետական գերդաստանի ամբողջությունը, 
բայց դա արդեն այլ հետազոտական թեմա է։ 

 
Լաուրա Ա․ Սարգսյան-հետաքրքրությունների շրջանակը՝  փոքրա-

մասնությունների (սեռական, հասարակական) հաղորդակցության կեր-
պերի, ինչպես նաև նրանց հանրային հարաբերությունների ուսումնա-
սիրությունը:  

 

Գրականության ցանկ 

1. Offen Karen M., European Feminisms, 1700-1950: A Political History, Stanford 
University Press, 2000։ 

2. Миль Дж., О Подчинении женщины, Санкт-Петербург, 1869։ 
3. Фукс Э., Иллюстрированная история нравов. Галантный век, Том 2, 1994։ 
4. Աբովյան Խ. Ա., «Գյուղական տների կառուցվածքը», Երկերի լիակատար 

ժողովածու 10 հատորով, հտ. 10, Երևան, Հայկ. ՍՍՀ ԳԱ հրատ., 1961։ 
5. Աճառյան Հր., Հայերէն արմատական բառարան, Եր, Երևանի 

համալսարանի հրատարակչություն, 1926։ 
6. Աղայան Ղ., «Բաժանություն», Երկերի ժողովածու, հ. 1, Եր, Հայպետհրատ, 

1962։ 
7. Աղայան Ղ., «Երկու քույր», Երկերի ժողովածու, հ. 1, Եր, Հայպետհրատ, 

1962։ 
8. Դվոյան Ս․, Տեքստի ընթերցում, դասախոսության ընթերցման փորձ, Եր, 

Ակտուալ արվեստ, 2013։ 
9. Լեո, «Մեր կեանքից», Մուրճ, 1890, հատ. 3։ 
10. Լեո, Մելիքի աղջիկը, Թիֆլիս, 1891։ 
11. Մանուսյան Ա., «"Կնոջ խնդրի" սկզբնավորումը 19-րդ դարի ռուսահայ 

գրականության էջերում», Սեռականությունը հայկական [համա]տեքստում, 
Երևան, Սոցիոսկոպ, 2019։ 



 

121 

 

Վ
էմ

 հ
ա
մա

հա
յկ
ա
կա

ն 
հա

նդ
ես

, Ժ
Է 

(Ի
Գ

) տ
ա
րի

, թ
իվ

 3
 (9

1)
, հ

ու
լի
ս-
սե

պ
տ
եմ

բե
ր,

 2
02

5 

12. Նալբանդյան Մ., «Հիշատակարան», Երկեր, Երևան, 1985։ 
13. Պռոշյան Պ., «Բղդե», Երկերի ժողովածու, հատ. 4, Երևան, 1963։ 
14. Պռոշյան Պ., «Կռվածաղիկ», Երկերի ժողովածու, հատ. 3, Երևան, 1963։ 
15. Պռոշյան Պ., «Սոս և Վարդիթեր», Երկերի ժողովածու, հատ. 4, Երևան, 

1963։ 
16. Պռոշյան Պ., «Ցեցեր», Երկերի ժողովածու, հատ. 3, Երևան, 1963։ 
17. Պռոշյան Պ., «Հացի խնդիրը», Երկեր, Երևան, Սովետական գրող 

հրատարակչություն, 1984։ 
18. Պռոշյան Պ., «Շահեն», Երկերի ժողովածու, հատ. 2, Եր, 1962։ 
19. Րաֆֆի, «Անբախտ Հռիփսիմեն», Պատմվածքներ և վիպակներ, Եր, 1986։ 
20. Րաֆֆի, «Խենթը», Երկերի ժողովածու, հատ. 4, Եր, Սովետական գրող 

հրատարակչություն, 1984։ 
21. Րաֆֆի, «Հայ կինը», Երկերի ժողովածու, հատ 11, Երևան, Սովետական 

գրող հրատարակչություն, 1991։ 
22. Սամուէլեան Խ., «Հայ ընտանեկան պաշտամունքը (Տեսութիւն հայ սովո-

րութական իրաւունքից)», XII գիրք (1904), հատ. 1, XIII գիրք (1906), հատ. 1։ 
23. Սինանեան Գ., «Ընտանեկան բռնապետութիւն», Անկախ մամուլ, 1907, հ. 7։ 
24. Չերգեշտյան Լ., «Սեռականության սահմանագիծը․ կնոջ դերակատարու-

թյան վերաիմաստավորումը 19-րդ դարի հայ պարբերական մամուլում», 
Սեռականությունը հայկական [համա]տեքստում, Եր, Սոցիոսկոպ, 2019։ 

Bibliography (Latin Script) 
 

1. Abovyan Kh. A., "Gyughakayin tneri karucvackə", Erkeri liakaatar zhoghovacu 10 
hatorov, ht. 10, Yerevan, Hayk. SSH GA hrat., 1961 (in Armenian). 

2. Acharyan Hr., Hayeren armatakan baṙaran, Yerevani hamalasarani hratarakchutyun, 
Yerevan, 1926 (in Armenian). 

3. Aghayan Gh., "Bazhanutyun", Erkeri zhoghovacu, hat. 1, Haypethrat, Yerevan, 1962 (in 
Armenian). 

4. Aghayan Gh., "Erku kuyr", Erkeri zhoghovacu, hat. 1, Yerevan, Haypethrat, 1962 (in 
Armenian). 

5. Chergeshtyan L., "Seṙakanutyán sahmanagicə: knoji derakatarutyan veraimastaworumə 
19-rd dari hay parberiakan mamulum", Seṙakanutyunə hayakakan [hama]tekstum, Yerevan, 
2019 (in Armenian). 

6. Fuchs E., Illyustrirovannaya istoriya nravov. Galantny vek, Tom 2, 1994 (in Russian). 
7. Dvoyan S., Teksti yntertsum, dasakhosut'yan yntertsman pordz, Yerevan, Aktual arvest, 

2013. 
8. Leo, "Mer keancic", Murch, 1890, hat. 3 (in Armenian). 
9. Leo, Meliki aghjikə, Tiflis, 1891 (in Armenian). 
10. Manusyan A., "Knoji khndri skzbnaworumə 19-rd dari rusahay grakanutyan ējerum", 

Seṙakanutyunə hayakakan [hama]tekstum, Yerevan, 2019 (in Armenian). 
11. Mill J., O Podchinenii zhenshchiny, Sankt-Peterburg, 1869 (in Russian). 
12. Nalbandyan M., "Hishatakaran", Erker, Yerevan, 1985 (in Armenian). 
13. Proshyan P., "Bghde", Erkeri zhoghovacu, hat. 4, Yerevan, Haypethrat, 1963 (in 

Armenian). 
14. Proshyan P., "Haci khndirə", Erker, Sovetakan grogh hratarakchutyun, Yerevan, 1984 (in 

Armenian). 

Գ
ՐԱ

Կ
Ա
Ն
Ա
Գ
ԻՏ

Ո
Ւ
Թ
ՅՈ

Ւ
Ն

 



122  

 

15. Proshyan P., "Kṙvacaghik", Erkeri zhoghovacu, hat. 3, Yerevan, 1963 (in Armenian). 
16. Proshyan P., "Shahen", Erkeri zhoghovacu, hat. 2, Yerevan, 1962 (in Armenian). 
17. Proshyan P., "Sos yev Varditер", Erkeri zhoghovacu, hat. 4, Yerevan, 1963 (in Armenian). 
18. Proshyan P., "Cecer", Erkeri zhoghovacu, hat. 3, Yerevan, 1963 (in Armenian). 
19. Raffi, "Anbakht Hṙipsimen", Patmvackner yev vipakner, Yerevan, 1986 (in Armenian). 
20. Raffi, "Hay kinə", Erkeri zhoghovacu, hatr. 11, Sovetakan grogh hratarakchutyun, Yerevan, 

1991 (in Armenian). 
21. Raffi, "Khentə", Erkeri zhoghovacu, hat. 4, Sovetakan grogh hratarakchutyun, Yerevan, 

1984 (in Armenian). 
22. Samuelean Kh., "Hay əntanekan pashtamunkə (Tesutiւn hay sovorutakan iravunkic)", XII 

girk (1904), h. 1, XIII girk (1906), hat. 1 (in Armenian). 
23. Sinanean G., "Əntanekan bṙnapetutyun", Ankakh mamul, 1907, hat. 7 (in Armenian). 

 

  


