
162  

 

 ՓԻԼԻՍՈՓԱՅՈՒԹՅՈՒՆ 

DOI: 10.57192/18291864-2025.3-162 

Օվսաննա Լ․ Նահապետյան 
Երևանի պետական համալսարան 

onahapetyan@ysu.am 
ORCID ID: 0009-0008-2030-9204 

 

 
ԳԵՂԱՊԱՇՏՈՒԹՅԱՆ ՀԱՂԹԱՐՇԱՎԸ 

ԺԱՄԱՆԱԿԱԿԻՑ ԱՇԽԱՐՀՈՒՄ* 
 

Ամփոփում 
 

Ժամանակակից մարդու կենսաշխարհը աստիճանաբար հեռա-
նում է նյութական անմիջականությունից՝ տեղափոխվելով նշանային-
խորհրդանշական համակարգերի ոլորտ։  

Եթե նախորդ դարաշրջաններում մարդը հաղորդակցվում էր ի-
րերի հետ՝ որպես նյութական իրականության անմիջական բաղադրիչ-
ների, ապա ներկայում նրա փորձառությունը միջնորդված է պատկեր-
ներով, խորհրդանիշներով, թվային կոդերով և մեդիահոսքերով։ Իրա-
կանությունը աստիճանաբար դադարում է ապրելու աշխարհ լինելուց՝ 
վերածվելով ձևի, պատկերի ու ներկայացման տարածության: Սակայն 
այս անցումը պայմանավորված չէ բացառապես մարդու ընտրությամբ․ 
այն նաև հետևանք է տեխնիկական քաղաքակրթության զարգացման։ 
Տեխնոլոգիաները, ձևափոխելով առարկաների արտադրության և փո-
խազդեցության եղանակները, վերաձևում են նաև մարդու զգայու-
նությունն ու աշխարհընկալման կառուցվածքը։ Ի վերջո մարդը 
հայտնվում է այնպիսի միջավայրում, որն ինքնին կոդավորված է գե-
ղագիտական սկզբունքներով։ Շրջապատող աշխարհն այլևս չի ըն-
կալվում որպես արտաքին իրականություն, այլ որպես ինքնավերար-
տադրվող խորհրդանշական պատմություն, որում «լինելը» աստիճա-
նաբար փոխարինվում է «երևալով»։ Այսինքն՝ մարդն ապրում է ոչ թե 
աշխարհի ներկայությամբ, այլ նրա ներկայացմամբ, երբ իրականութ-

                                                            
* Հոդվածն ընդունվել է տպագրության 29.10.2025: 



 

163 

 

Վ
էմ

 հ
ա
մա

հա
յկ
ա
կա

ն 
հա

նդ
ես

, Ժ
Է 

(Ի
Գ

) տ
ա
րի

, թ
իվ

 3
 (9

1)
, հ

ու
լի
ս-
սե

պ
տ
եմ

բե
ր,

 2
02

5 

յունն ու պատկերացումը հաճախ միախառնվում են, իսկ առարկաների 
և հարաբերությունների արժեքը որոշվում է ոչ այնքան նրանց բնական 
գոյությամբ, որքան նրանց երևակայական և ցուցադրական նշանա-
կությամբ։ Հոդվածի նպատակն է վերլուծել, թե ինչպես են տեխնոլո-
գիական և գեղագիտական փոփոխությունները վերակառուցում ժա-
մանակակից մարդու աշխարհընկալումը և ձևավորում նոր սոցիալա-
կան ու մշակութային փորձառություն, որտեղ իրականությունը դառ-
նում է միջնորդված, խորհրդանշական և գեղագիտականորեն ենթա-
կառուցված։ 

 
Բանալի բառեր - գեղագիտական շրջադարձ, գեղապաշտ 

մարդ, սպառման գեղագիտական մշակույթ, հաղորդակցման համա-
կեցություն, գեղագիտական էֆեկտ: 

 

Ovsanna L. Naհapetyan 
 

THE TRIUMPH OF AESTHETICISM IN THE MODERN WORLD 
 

Summary 
 

The lifeworld of contemporary humans is increasingly distancing itself 
from direct material experience, moving instead into the realm of semiotic and 
symbolic structures. Whereas in previous centuries humans interacted with objects 
as immediate components of material reality, today their experience is mediated 
through images, symbols, digital codes, and media flows. Reality gradually ceases 
to exist as a lived world, transforming into a space of form, image, and 
representation. However, this shift is not solely the result of conscious human 
choice; it is also a consequence of the development of technological civilization. 
Technologies, by transforming the production of objects and modes of interaction, 
also reshape human sensibilities and structures of perception. As a result, humans 
find themselves in an environment that is intrinsically coded according to aesthetic 
principles. The surrounding world is no longer perceived as an external reality but 
as a self-reproducing symbolic narrative, where “being” is gradually replaced by 
“appearing”. In other words, humans live not through the presence of the world but 
through its representation, where reality and representation often intermingle, and 
the value of objects and relations is measured less by their intrinsic existence than 
by their imaginative and performative significance. The aim of this article is to 

Փ
ԻԼ

ԻՍ
Ո
Փ
Ա
ՅՈ

Ւ
Թ
ՅՈ

Ւ
Ն

 



164  

 

analyze how technological and aesthetic transformations reconstruct contemporary 
human perception of the world and shape new social and cultural practices, in 
which reality becomes mediated, symbolic, and aesthetically structured. 

 
Keywords - aesthetic turn, aesthetic human, aesthetic culture of 

consumption, communicative coexistence, aesthetic effect 
 

Овсанна Л. Нагапетян 
 

ТРИУМФ ЭСТЕТИЗМА В СОВРЕМЕННОМ МИРЕ 
 

Резюме 
 

Жизненный мир современного человека всё больше отдаляется от 
непосредственного материального опыта, переходя в сферу знаковых и сим-
волических систем. Если в предыдущие столетия человек взаимодействовал с 
предметами как с непосредственными компонентами материальной реаль-
ности, то сегодня его опыт опосредован образами, символами, цифровыми 
кодами и потоками медиа. Реальность постепенно перестаёт быть миром 
жизни, превращаясь в пространство формы, образа и представления. Однако 
этот переход обусловлен не только сознательным выбором человека; он 
также является следствием развития технической цивилизации. Технологии, 
трансформируя производство предметов и способы взаимодействия, пере-
страивают и человеческую чувствительность, и структуру восприятия мира. 
В результате человек оказывается в среде, изначально кодированной эсте-
тическими принципами. Мир вокруг воспринимается уже не как внешняя 
реальность, а как самовоспроизводящаяся символическая история, где «быть» 
постепенно заменяется «казаться». Иными словами, человек живёт не пр-
исутствием мира, а его представлением, где реальность и представление 
часто смешиваются, а ценность объектов и отношений измеряется не столько 
их естественным существованием, сколько их воображаемым и демонстра-
тивным значением. Цель данной статьи - проанализировать, как технологи-
ческие и эстетические изменения перестраивают восприятие современного 
мира человеком и формируют новые социальные и культурные практики, в 
которых реальность становится опосредованной, символической и эстети-
чески структурированной. 

 

 



 

165 

 

Վ
էմ

 հ
ա
մա

հա
յկ
ա
կա

ն 
հա

նդ
ես

, Ժ
Է 

(Ի
Գ

) տ
ա
րի

, թ
իվ

 3
 (9

1)
, հ

ու
լի
ս-
սե

պ
տ
եմ

բե
ր,

 2
02

5 

Ключевые слова: эстетический поворот, эстетический человек, 
эстетическая культура потребления, коммуникативное сосуществование, 
эстетический эффект. 

 
Մուտք 

 
Ժամանակակից հասարակությունների տեխնիկական ու տեխնո-

լոգիական աննախադեպ զարգացումները հիմնովին փոխում են հան-
րային կյանքը պայմանավորող մշակույթի երբեմնի գործառույթները: 
Այն հոգևոր գործոնները (կրոն, բարոյական ու մշակութային արժեք-
ներ և այլն), որոնք դարեր շարունակ ապահովում էին հասարակութ-
յան ներքին կայունությունն ու մարդու սոցիոմշակութային ինքնությու-
նը, աստիճանաբար վերածվում են համախմբման գործառույթներ չու-
նեցող կենսամշակութային ստվերների և գոյատևում բացառապես 
իբրև ընտրության ենթակա հիշողության մնացորդներ: Պարտակա-
նությունների ճնշման տակ խեղդվող բարոյական էթոսը մղվում է 
հետնաբեմ՝ տեղի տալով «այստեղ ու հիմա» ամեն ինչ ցանկանալու և 
ունենալու էթոսին: Դրա պատճառով կյանքը վերածվում է գոյության 
վերարտադրման մեխանիկական միջավայրի կամ մշակույթի մեջ ապ-
րելուն հարմարեցված «ցանկությունների մեքենայի» թատերաբեմի։ 
Այս թատերաբեմում արժեքային ու կենսակերպային առաջնայնութ-
յունները աստիճանաբար սահում են դեպի անհատի անմիջական պա-
հանջմունքների բավարարումը և դրանց գեղագիտական կերպավո-
րումը։ Հետևաբար, աստիճանաբար ավելի ու ավելի պահանջված են 
դառնում այն տեխնոլոգիաները, որոնք ուղղված են սեփական մարմ-
նի, կյանքի, մտքերի, բարոյական արժեքների, սոցիոմշակութային և 
հոգևոր գործունեության գեղագիտական կատարելագործմանը։ Եր-
ջանկության և գեղեցիկ կյանքի ձգտումը՝ որպես ինքնին հասկանալի 
և գրեթե անառարկելի պահանջ, դառնում է մարդու ինքնադրսևորման 
չափանիշ և հասարակական ճաշակի անբաժանելի բաղադրիչ։ Ինչ-
պես գրում է Ֆ․Նիցշեն, «…գոյությունն ու աշխարհը արդարացված են 
ներկայանում լոկ իբրև գեղագիտական երևույթ» (Նիցշե, 2015, 261)։ 
Սակայն որքան սրվում է այս պահանջը, այնքան ավելանում են սպա-
սումները, որոնց բավարարումը պահանջում է անընդմեջ ներդրում-
ներ՝ նյութական, հոգևոր և ժամանակային։ Այսպես ծնվում է այն, որ 
կարելի է անվանել «սպառման գեղագիտական մշակույթ»․ մի իրա-
կանություն, ուր կյանքը ոչ թե պարզապես ապրվում է, այլ ա-

Փ
ԻԼ

ԻՍ
Ո
Փ
Ա
ՅՈ

Ւ
Թ
ՅՈ

Ւ
Ն

 



166  

 

նընդհատ ձևավորվում, բեմադրվում և ներկայացվում է՝ գնա-
հատվելով իր արտաքին գեղեցկությամբ և գրավչությամբ։  

 
1․ Գեղապաշտական շրջադարձ 

 
 Հոդվածում ուշադրության արժանացած խնդիրը կապված է 

ոչ այնքան ինքնին գեղագիտականացման երևույթի հետ, որքան այն 
սոցիոմշակութային ենթաշերտերի հետ, որոնք ներդաշնակորեն թաքն-
ված են գեղարվեստական արտահայտչաձևերի ներսում։ Այն գեղար-
վեստականությունը, որը դարեր շարունակ գործածվում էր բացառա-
պես արվեստում՝ որպես ինքնաբավ ու ինքնաբացատրելի միջավայր, 
կարծես դուրս է գալիս իր սահմաններից և ներխուժում առօրյա կեն-
սականության հյուսվածքը։ Ի վերջո մարդկային վարքն ու վերաբեր-
մունքները պահանջում են դիտարժանություն, տեսանելիություն և 
հանրային գնահատելիություն։ Մարդը՝ գեղագիտականացնելով իրեն 
շրջապատող աշխարհը, նրան հաղորդում է մշակութային իմաստներ 
ու ստեղծագործական շերտեր։ Այդպիսով ֆիզիկականն ու կենսաբա-
նականն այլևս ինքնին սահմանափակ իրականություններ չեն, այլ վե-
րափոխվում են մշակութային գոյության ամբողջական հարթակի՝ 
դառնալով սոցիալական և կենսափիլիսոփայական ինքնադրսևորման 
վայր։ 
  Այսպիսով, գեղագիտականացումը մարդու սոցիալական կե-
ցությանը հաղորդում է նոր ընթացք՝ գեղագիտական հատկանիշ-
ներին տալով հասարակական նշանակություն և դրանք դարձնե-
լով հասարակական երևույթների կառուցվածքային գործոններ: Ի 
վերջո հասարակական կեցությունը դառնում է բեմահարթակ, որ-
տեղ տեղի է ունենում միջանձնային հարաբերությունների դրա-
ման, և որտեղ սուբյեկտի դիրքը, գործողությունները և արտաքին 
դրսևորումները ամբողջությամբ ձևավորվում են մշակութային, 
հասարակական և գեղագիտական ազդակների համադրությամբ։ 

Ժ. Բոդրիարը այն մտածողներից է, որը նշված գործընթացնե-
րում տեսնում է «գեղագիտական ախտահարման» վտանգ այն պատ-
ճառով, որ այն տարածվում է ոչ միայն նյութական ու հասարակական 
իրականությունների մակարդակում, այլև թափանցում է մարդու գո-
յության հիմքերը։ Նա խոսում է «գեղագիտության գաղտնի ծածկագրի 
խախտման» մասին՝ ընդգծելով, որ բոլորը ձգտում են ինքնարտա-
հայտման և սեփական խորհրդանշական նշանակության ձեռքբերման․ 



 

167 

 

Վ
էմ

 հ
ա
մա

հա
յկ
ա
կա

ն 
հա

նդ
ես

, Ժ
Է 

(Ի
Գ

) տ
ա
րի

, թ
իվ

 3
 (9

1)
, հ

ու
լի
ս-
սե

պ
տ
եմ

բե
ր,

 2
02

5 

«…աշխարհի ողջ չնչինությունը վերափոխված է գեղագիտականով… 
ամենաանտեսանելին ու անպատշաճը ծածկվում է գեղագիտությամբ, 
հագնվում է մշակույթով և փորձում է դառնալ թանգարանին արժանի» 
(Бодрийяр, 2009, 25)։ Նոր ձևավորված իրավիճակում մարդկային գո-
յության առանցքը դառնում է ոչ թե արժեքների, գաղափարների կամ 
նպատակների վրա հիմնված կենսական ուղին, այլ գեղագիտորեն կա-
ռավարվող, ոճով կառուցված կենսապատումը, որտեղ կյանքի յուրա-
քանչյուր գործողություն, նույնիսկ ամենաանհատականը, ենթարկվում 
է գեղաբանական կարգին։  

Սակայն հարկ է նկատել, որ գեղագիտական ընկալումը 
մարդկային գործունեության բնական արդյունք է, քանի որ բխում է 
նրա ներքին ձգտումից՝ կյանքը դարձնելու ոչ միայն արդյունավետ ու 
հարմարավետ, այլև հաճելի և ներդաշնակ։ Մյուս կենդանիների 
համեմատ՝ մարդու համար ապրելն այլ է:: Ի տարբերություն կենդա-
նիների, որոնք իրականությանը բնազդաբար «ասում են այո»՝ ապրե-
լով առանց դրա իմաստային փոխակերպման հնարավորության, մար-
դը կարողանում ժխտել այն՝ դառնալով սահամանազանցող էակ՝ 
փորձելով ապրել ոչ միայն իրականության մեջ, այլև երևակայության 
աշխարհում, առավել ևս, որ մարդու համար ապրելը նաև մշակութա-
յին, արժեքաբանական փորձառություն է: Խնդիրն այն է, մարդը սո-
ցիալական կենդանի է և մշտապես ապրում է հնարավորությունների 
երևակայական հորիզոնում․ փորձում է սովորել ու տեսնել իր շրջա-
պատի ձևերի ու գույների ներդաշնակությունը, համաչափությունների 
գեղեցկությունը, հարաբերությունների տված զգայական ուժը: Աշ-
խարհը ներկայանում է ոչ միայն որպես գործնական միջավայր, այլև 
որպես գեղագիտական տարածք, որտեղ ամեն առարկա, գործողութ-
յուն ու միջամտություն ստանում է հավելյալ արժեք՝ գեղագիտական 
նշանակության ու զգայական լիցքի ձևով։ Այս համատեքստում, մարդը 
ոչ թե կամ ոչ միայն շրջապատից օգտվող կենդանի է, այլև մեկն է, ով 
միաժամանակ այդ աշխարհի ստեղծողն ու դիտողն է, նա է, ով ֆիզի-
կական իրականությունը վերափոխում է զգայական ու մշակութային 
ամբողջականության հարթակի։  

Հարկ է նկատել, որ գեղագիտականացումը ունի երկակի ազ-
դեցություն. մի կողմից՝ աշխատում է որպես քողարկող մեխանիզմ՝ 
արտաքին շքեղության ու գեղագիտական ձևավորման միջոցով 
թաքցնելով սոցիալական գոյի ներքին հակասություններն ու նրա ներ-
քին լարվածությունը, մյուս կողմից՝ բացում է նոր հեռանկարներ՝ 

Փ
ԻԼ

ԻՍ
Ո
Փ
Ա
ՅՈ

Ւ
Թ
ՅՈ

Ւ
Ն

 



168  

 

կյանքի վերակերտման, առօրյա փորձառության վերաիմաստավոր-
ման, անձնական ինքնավարության ու ազատության, ինչպես նաև հու-
զական լիարժեքության փորձի ձևավորման համար։ Հենց այս երկա-
կիությունն է այն բանալին, որի միջոցով կարելի է հասկանալ ժամա-
նակակից սոցիոմշակութային զարգացումների ներքին տրամաբա-
նությունը և մարդկային կյանքի ձևավորման նոր ուղիները։ 

Այս առումով անհրաժեշտ է ընդգծել, որ, երբ գեղագիտակա-
նացման գործընթացը դուրս է գալիս զուտ արվեստի սահմաններից և 
տարածվում է սոցիալական կյանքի տարբեր ոլորտներում, այն ազ-
դում է նաև պատմական ու հասարակական գիտակցության ձևավոր-
ման վրա։ Պատահական չէ, որ պատմության գեղագիտականացման 
դեպքում գերակշռող է դառնում հերոսական համատեքստը, մինչդեռ 
իրականում պատմական ճշմարտության մաս կազմող «դառը ճշմար-
տությունները և տգեղ պատկերները» (Козыркьков, 2011, 270) մղվում 
են լուսանցք։ Այսինքն՝ պատմական պատումները վերափոխվում են և 
անցյալի ամբողջականությունը ներկայացնելուց զատ «աշխատում են» 
ազդեցիկ ու գրավիչ տեսարան ստեղծելու ուղղությամբ։ Նույնը կա-
տարվում է նաև քաղաքականության ոլորտում, որտեղ գեղագիտա-
կանացվում են ոչ միայն քաղաքական հարաբերությունները և գոր-
ծընթացները, այլև քաղաքական սուբյեկտներն ու գաղափարները՝ որ-
պես խորհրդանշական կերպարներ, որոնք գնահատվում են առաջին 
հերթին իրենց ցուցադրականության, գրավչության ու տպավորիչ տե-
սանելիության չափանիշներով։ Այստեղ համոզիչ փաստարկները տե-
ղի են տալիս «ժողովրդի բարեկամների» ու «թշնամիների» խորհր-
դանշական կերպարների ստեղծմանը և հանդիսադրմանը, իսկ քաղա-
քական համատեքստը վերածվում է ոչ թե ռացիոնալ քննարկման 
դաշտի, այլ գեղաբանականացված տեսարանի, որտեղ գերակշռում 
են խորհրդանիշերի ազդեցիկությունը և դրանց հարուցած զգայական 
արձագանքը։  

Այսպիսով, հասարակական գիտակցությունում ձևավորվում է 
մի պատկեր, որը գերազանցում է իրական փորձառությանը և վերած-
վում արտաքնապես տպավորիչ, բայց ներքուստ դատարկ հարթակի, 
որտեղ հանրային կյանքը դառնում է սոցիալական գոյի խորությունը 
քողարկող դիտարժան մի ներկայացում, և, որտեղ միջանձնային կա-
պերը խորհրդանշող կերպարները, ըստ էության, ոչ թե հանրային 
կյանքի բնական հյուսվածքը ներկայացնող, արժեքներ ունեցող ու 
խորհող էություններ են, այլ ազդակներին արձագանքող դերակա-



 

169 

 

Վ
էմ

 հ
ա
մա

հա
յկ
ա
կա

ն 
հա

նդ
ես

, Ժ
Է 

(Ի
Գ

) տ
ա
րի

, թ
իվ

 3
 (9

1)
, հ

ու
լի
ս-
սե

պ
տ
եմ

բե
ր,

 2
02

5 

տարներ, ովքեր տեղեկատվական ու մշակութային «աղմուկի» բեմում 
յուրաքանչյուր ազդակի անմիջապես արձագանքելով՝ փորձում են 
փոխհատուցել իրենց «հուզական աղքատութունը» և ստեղծել զբաղ-
վածության ու մասնակցության պատրանք, որը հիվանդության և 
հյուծվածության ախտանիշ է (Han B.-C., 2015,21): Սակայն պետք է նշել, 
որ տեղեկատվական ու մշակութային այդ աղմուկի մեջ «ապրումների 
աշխարհն» աստիճանաբար վերաճում է առերևույթ տեսարժան, բայց 
խորքում մակերեսային ու անցողիկ «տպավորությունների աշխարհի», 
որտեղ կարելի է արձագանքել առանց փոխըմբռնման, մասնակցել ա-
ռանց ներգրավման, խոսել առանց լսելու, երևալ առանց ներկայութ-
յան։ Այսինքն՝ սա «հաղորդակցական համակեցության» մի նոր աշ-
խարհ է, որտեղ արտադրվում ու սպառվում են ոչ այնքան ֆիզիկա-
կան իրականությանը բնորոշ միավոր առարկաներ, որքան նշաններ ու 
տեքստեր, և որտեղ շփման ու իրական հանդիպումների պահանջմուն-
քը կարելի է բավարարել «հանդիպման պատրանքներով» (Дебор, 
1999, 217)։  

Ընդ որում, կյանքը որքան դառնում է անկանխատեսելի, պա-
կաս հավանական իրադարձություններով լցված, այնքան մեծանում է 
տեղեկատվության ծավալը, և նույնքան անգամ նվազում է այն ամ-
բողջապես յուրացնելու հավանականությունը։ Ըստ էության մենք գործ 
ունենք տեղեկատվություն արտադրող մարդկության և այն սպառող 
անհատի անհամամասնական զարգացման մի օրինաչափության հետ, 
ըստ որի՝ գիտելիքներ ու տեղեկատվություն արտադրելու տեխնոլո-
գիական անսպառ հնարավորություններ ունեցող մարդկությունը այն-
քան գիտելիքներ ու տպավորություններ է արտադրում, որ կենսաբա-
նական սահմանափակումներ ունեցող մարդը (կյանքը վերջավոր է) չի 
կարող լիովին իմաստավորել ու սպառել և ստիպված է սահմանա-
փակվելու այն ամենով, ինչը մակերեսին է ու մակերեսային է։ Ավելին, 
այն պատճառով, որ այդ աշխարհում կյանքի համատեքստը լիովին 
ենթարկված է իմաստաբանական լիցքեր չունեցող և իրենք իրենց 
մատնանշող տեսարժան պատկերների ցուցադրման տրամաբանութ-
յանը, այդ պատճառով էլ սոցիալական գոյի խորությունն աստիճանա-
բար տեղի է տալիս հաղորդակցման արտաքուստ գրավիչ, բայց ներ-
քուստ դատարկ ծավալին։ Զգայապես ընկալելի ու գրավիչ տեսարժա-
նի համատեքստը մարդուն տեղափոխում է պատկերների մի հար-
թություն, որտեղ կյանքն աստիճանաբար գեղաբանականացված 
նրբերանգներ է ստանում, առերևույթ վերածվում է իմաստ չպարու-

Փ
ԻԼ

ԻՍ
Ո
Փ
Ա
ՅՈ

Ւ
Թ
ՅՈ

Ւ
Ն

 



170  

 

նակող ինչ-որ նշանների ու պատկերների դիտարժան և տպավորիչ 
ներկայացման (ցուցադրական ապրելակերպ ու կենցաղ, նորաձևութ-
յուն և այլն), որը նաև մեկնաբանման կարիք չունի, քանի որ ստեղծվել 
է ոչ թե երևույթների մեջ գոյաբանական ներթափանցումներ ապահո-
վելու, այլ դիտարկման ու դիտարկելի լինելու համար։  

Այս առումով՝ գեղագիտականացումը դառնում է յուրօրինակ 
զգայական փորձառություն, որը մարդուն խոստանում է կյանքի այլ 
հեռանկար, որտեղ գոյությունն այլևս ոչ թե ներքին պահանջ է, այլ 
ներկայացված ու ցուցադրված լինելու պարտավորություն։ Տեղի է ու-
նենում տեսարժանը կարևորող գեղագիտական շրջադարձ, որի 
հետևանքով մարդն «ապրում է» այնքանով, որքանով «ցուցադրելի է»։ 
Այլ կերպ ասած՝ այն պահից սկսած, երբ «դիտարժանը» մտնում է գո-
յաբանական ոլորտ, երբ այն դառնում է ոչ միայն ընկալման պայման, 
այլև գոյության գրավական, իրականանանում է գոյաբանական կար-
ևոր շրջադարձ, որից հետո  գեղագիտականացումը դառնում է առօր-
յա իրականության մեջ սեփական «առկայությունը» կատարելագործե-
լու տեխնոլոգիան իրագործելու անհրաժեշտ պայման։ Այս գեղագի-
տական շրջադարձը կարելի է բնութագրել նաև որպես տեսանելի ու 
տեսարժան լինելու պահանջ, քանի որ սոցիալականությունը դառնում 
է ներկայացված ու ցուցադրված լինելու հարթակ, որտեղ նաև այն, 
ինչը պիտի ներսից ապրվի, դառնում է արտաքնապես տեսանելի ու 
հանդիսադրվող (Կունդերա, 2015,138)։ Անվիճելի է, որ այս գործընթա-
ցը նպաստում է մշակութային միջավայրի ավելի ներդաշնակ, ընկալե-
լի և գեղարվեստորեն գրավիչ ձևավորմանը։ Սակայն նույն գործըն-
թացը միաժամանակ պարունակում է իրականությունը կեղծանմանա-
կումներով �սիմուլյակր� փոխարինելու հնարավորություն, քանի որ 
այս առումով պատկերը դառնում է ոչ միայն իրականության արտացո-
լումը, այլ նաև նրա փոխարինողը՝ ստեղծելով երևույթի և էության 
սահմանների խաթարում։ Կարևոր է նկատել, որ խոսքը միայն արտա-
քին գեղեցկությանը կամ շուկայի ճաշակի պահանջներին հարմարվե-
լու միտումներին չի վերաբերում, քանի որ գործ ունենք մի երևույթի 
հետ, որը թափանցում է ինքնության ձևավորման, արժեքային կողմնո-
րոշումների և գոյաբանական փորձի խորքային ոլորտները՝ կարևոր 
դարձնելով ոչ թե լինելը, այլ երևալը։ Այսպիսով, գեղագիտականաց-
ման պահանջը հանդես է գալիս որպես գոյաբանական նշանակության 
խորը ազդակ, որը ոչ միայն ձևավորում է մեր ընկալման ձևերը, այլև 



 

171 

 

Վ
էմ

 հ
ա
մա

հա
յկ
ա
կա

ն 
հա

նդ
ես

, Ժ
Է 

(Ի
Գ

) տ
ա
րի

, թ
իվ

 3
 (9

1)
, հ

ու
լի
ս-
սե

պ
տ
եմ

բե
ր,

 2
02

5 

վերակառուցում կյանքի իմաստը և մարդկային փորձի ողջ կառուց-
վածքը։ 

Այս համատեքստում զանգվածային և սպառողական մշակույ-
թի ձևավորած գեղաբանականացած միջավայրում, որտեղ գեղեցիկ է 
այն ամենը, որ նորաձև է ու տեսարժան, փոխվում է նաև հասարա-
կության ինքնակազմակերպման և միջանձնային հաղորդակցության 
լեզուն, քանի որ այդ նոր իրողություններում լրատվամիջոցների ու 
սոցիալական այլևայլ հարթակների խնդիրն այլևս ոչ թե և ոչ այնքան 
տեղեկություն փոխանցելը և հասարակության իրական ձգտումներն ու 
արժեքներն արտացոլելն է, որքան  իրականության սպառելի ու պա-
հանջարկված այնպիսի պատկերների ձևավորումն է, որոնք մարդուն 
կազատեն գոյության բարոյական և գոյաբանական բեռից՝ նախանշե-
լով, թե ճանաչելի դառնալու համար ինչին պետք է ձգտել, և ինչը կա-
րող է փոխել նրա սոցիալական պատկանելությունն ու ինքնությունը։ 
Այլ կերպ ասած՝ ժամանակակից սպառողական հասարակություննե-
րում, ինչպես Լևինասն է նկատում, մարդու համար իրերն այլևս ոչ թե 
գոյության օժանդակ պարագաներ են, այլ վայելքի առարկաներ են, ո-
րոնք բանականության «հոգնածությունից» ազատագրված աշխարհը 
վերածում են զգայական զանազան գույներով ու երանգներով հա-
գեցված հանգստավայրի (Левинас, 2000, 133-134), որտեղ գոյությունը 
ոչ թե բեռ կամ պատասխանատվություն է, այլ վայելք ու բավակա-
նություն, և որտեղ հաճույքն այլևս ոչ թե պարզապես ներքին զգացում 
է, այլ՝ արտաքնապես տեսանելի փորձառություն։ Եվ, քանի որ ժամա-
նակակից աշխարհում ամեն ինչ աստիճանաբար վերածվում է ապ-
րանքի, տրամաբանական է, որ յուրաքանչյուր ապրանք պետք է ապա-
հովված լինի գեղագիտական գրավչությամբ և ունենա ներկայացման 
համապատասխան տեսք (գեղեցիկ փաթեթավորված, գրավիչ ձևա-
վորված և այլն): Ընդ որում, այս օրինաչափությունը վերաբերում է ոչ 
միայն սպառողական առարկաներին, այլև մարդկանց։ Ժամանակա-
կից մարդն ապրում է ապրանքների միջավայրում և շատ առումներով 
ինքն էլ է դառնում «փաթեթավորված շնչավոր ապրանք»՝ փաստելով 
գերեվարված կարգավիճակը, քանի որ նա մի կողմից հանդես է գա-
լիս որպես իր պատկերի և իմիջի ընտրության սուբյեկտ, մյուս կողմից, 
սակայն նրա ընտրության իսկությունը հարցականի տակ է, քանի որ 
բոլոր ընտրությունները նախապես կաղապարված են շուկայի պա-
հանջներով և մեդիա հոսքերի ու համակարգերի թելադրանքով։ Փաս-
տորեն, գեղագիտականացումը մի կողմից արտացոլում է կյանքի 

Փ
ԻԼ

ԻՍ
Ո
Փ
Ա
ՅՈ

Ւ
Թ
ՅՈ

Ւ
Ն

 



172  

 

«ապրանքայնացման» ընթացքը, հասարակության և անհատի զանգ-
վածային միօրինակությունը, մյուս կողմից՝ հնարավորություն է տալիս 
մարդուն սոցիալական հակասությունների մեջ պահպանելու սեփա-
կան դեմքը, դիմանալու, հաղթահարելու դժվարությունները և ապա-
հովելու զվարճանքի ու ուրախության զգացումները։ Արդյունքում՝ 
սուբյեկտի «ազատությունը» և «գերեվարումը» հայտնվում են նույն 
հարթակում․ նա կարող է ընտրել իր արտաքին կերպարը, սակայն այդ 
ընտրությունը հաճախ պատրանքային է, քանի որ ենթարկվում է սո-
ցիալական և գեղագիտական ճնշումներին։ 

 
2. Գեղապաշտ մարդը 

 
 Հատկանշական է, որ այն ամենը, ինչին մարդը ձգտում է, ոչ 

թե պետք է այսուհետ դիտարկել «այնտեղ ու հետո» սպասվելիք վերջ-
նարդյունք, այլ մի ցանկություն, որը պետք է իրականացվի «այստեղ ու 
հիմա»։ Սակայն նա հաճախ մոռանում է, որ իր իրական բնակավայրը 
որոշվում է ոչ թե ֆիզիկական ներկայությամբ, այլ այն վայրով, ուր 
միտված է նրա ցանկությունը, քանի որ ապրում է ոչ թե այնտեղ, որ-
տեղ գտնվում է, այլ այնտեղ՝ որտեղ կենում է։ Մարդը, ապրելով սահ-
մանգծին, մշտապես ձգտում է դեպի իր սահմաններից անդին՝ անհայ-
տը՝ այն տարածքը, որտեղ հնարավոր է, որ «մարդ լինելը» այլևս չու-
նենա ավանդական իմաստը։ Այդ սահմաններից անդինն է նրա գոյութ-
յան անընդհատ շարժիչ ուժը․ այնտեղ, որտեղ անորոշությունը չի վա-
խեցնում, այլ դառնում է ստեղծման, ինքնաարտահայտման և իրենից 
վեր լինելու հնարավորություն։ Այս շտապողականությունը, որը կարելի 
է բնութագրել որպես ապագայի հաշվին ներկան մսխելու խելագար 
մղում, աստիճանաբար ձևավորում է մարդու սոցիոմշակութային նոր 
տեսակ (հետմարդը), որ ձգտում է մուտք գործելու հորինված, կոդա-
վորված մի իրականություն, որտեղ «ունենալը» նախապայման է «լի-
նելու» համար, և որտեղ գոյության շարժառիթները ոչ թե արժեքային 
համոզմունքներն են, այլ՝ հաջողության պատրանքները։ Այստեղ յու-
րաքանչյուր առարկա իր ապրանքանիշով, գույնով, տեսքով ու բարո-
յական մաշվածության աստիճանով դառնում է սեռային, դասակարգա-
յին, գեղագիտական և այլևայլ պատկանելիության նշան ու բարեկե-
ցության ցուցիչ՝ ձևավորելով վայելքի մի ռեժիմ, որտեղ իրերը խոսում 
են մարդու մասին՝ առանց խոսքի։ Փաստորեն այդ կոդավորված իրա-
կանության մեջ սպառումը դուրս է գալիս կենսաբանական պահանջ-



 

173 

 

Վ
էմ

 հ
ա
մա

հա
յկ
ա
կա

ն 
հա

նդ
ես

, Ժ
Է 

(Ի
Գ

) տ
ա
րի

, թ
իվ

 3
 (9

1)
, հ

ու
լի
ս-
սե

պ
տ
եմ

բե
ր,

 2
02

5 

մունքի շրջանակներից և տեղափոխվում է ցանկությունների մշակու-
թային հարթություն, որտեղ ցուցադրական սպառումը՝ որպես մշակու-
թային հնչյունություն, խոսում է այն մասին, թե ով ենք մենք, ինչ պատ-
կանելություն ունենք, և ինչ արժե մեր ներկայությունը մյուսների աչքե-
րում։ Հավելենք նաև, որ մշակութային այդ հարթակում ցուցադրական 
սպառման ծախսերը, որպես կանոն, գերազանցում են կենսաբանական 
անհրաժեշտությունից բխող ծախսերին և արվում են արտաքին փայլի, 
հասարակական դիրքի, պատկանելության ցուցադրության նպատա-
կով, քանի որ այդ գոյաբանական ռազմավարության մեջ մարդու տեղն 
ու սոցիալական դիրքը որոշելիս կարևոր է ոչ միայն այն, թե ինչ ունի, 
այլև այն, թե ինչպես է ներկայանում և արդյոք արժանի՞ է ճանաչվա-
ծության։ Ի դեպ, «ճանաչվածության» նպատակով սպառումը հենց այն 
կարևոր նախադրյալն է, ինչի հիման վրա ժամանակակից զանգվածա-
յին լրատվամիջոցներն ու թվային հարթակները ձևավորում են այն 
ընդհանրական գեղաբանական ռեժիմը, որտեղ տեսարժանությունն ու 
պերճանքն ավելի կարևոր են, քան նրանց բովանդակությանը, և որ-
տեղ ներկան արդարացվում է դիտվածության, հավանության ու ճա-
նաչվածության թվաբանական ճշգրտությամբ։  

 Նորագույն աշխարհում, որտեղ լրատվամիջոցներն ու սոցիա-
լական հարթակները վերարտադրում են գեղաբանական նորմեր և 
սպառման մոդելներ, գեղեցիկն այլևս ինքնաբավ գաղափար կամ 
ներշնչման աղբյուր չէ, այլ վերարտադրվում է ցուցադրելի «թանկար-
ժեք ու նորաձև» միավոր՝ պատկեր, որը ձևի ու բովանդակության 
փոխհարաբերության համատեքստից «տարհանվել» և սպառողական 
մշակույթի և շուկայական արժեքների դաշտում գործում է իբրև «ցան-
կությունների մեքենայի» շարժիչ ուժ (Jameson, 1991, 385)։ Այլ կերպ ա-
սած՝ նորաձևությունը վերածվում է գայթակղիչ ներկայացման, որտեղ 
մարդու խաղի որակը որոշելիս կարևորվում է ձևի ու ոճի մեջ տարրա-
լուծված արտաքին գրավչությունը։ Սա նշանակում է, որ մարդու արժ-
ևորումը բարոյական դաշտից տեղափոխվում է գեղապաշտական տե-
սանելիության տիրույթ, որտեղ արժեքներն արդարացված են այնքա-
նով, որ համապատասխանում են ցուցադրելիության և սպառման կա-
նոններին, և որտեղ Գեղեցիկը չափվում է ոչ թե ըստ ներքին բովան-
դակության, որը նաև հնարավոր չէ վաճառել, այլ ըստ արտաքին 
գրավչության։ Փաստորեն գեղագիտական այդ շրջադարձից հետո 
ձևավորվում է «սպառողների» և «հաճախորդների» անկազմակերպ մի 
զանգված, որն այլևս չունի իր սոցիալական գոյությունը ինքնուրույն 

Փ
ԻԼ

ԻՍ
Ո
Փ
Ա
ՅՈ

Ւ
Թ
ՅՈ

Ւ
Ն

 



174  

 

ձևավորելու և վերահսկելու կարողություն, քանի որ ստիպված է ապ-
րելու ոչ թե իմաստավորելով, այլ հաճույքների և բնազդային պահանջ-
ների ազդակներով պայմանավորված գոյությամբ, որտեղ նա թեև 
սպառում է, բայց չի կերտում, հետևում է, բայց չի ուղղորդում, ինչպես 
Բոդրիյարն է ասում, նրա կյանքը վերածվել է մի ձեռնարկության 
(Бодрийяр, 2020, 91), որտեղ հաճույք ստանալը դարձել է հասարակա-
կան պարտականություն և վերածվել է յուրատեսակ սոցիալական դի-
մակի, որով անհատը հավաստում է իր պատկանելիությունը «հաջո-
ղակների» հանրույթին։ Նկատի ունենալով այս միտումը՝ կարելի է ա-
սել, որ ժամանակակից մարդու կյանքը երկփեղկված է, քանի որ մի 
կողմից՝ պարտավոր է ապրել պատասխանատվության էթիկայի պա-
հանջներին համապատասխան, մյուս կողմից, սակայն, կյանքին հա-
մընթաց շարժվելու համար պարտավոր է մնալ գեղագիտական ինք-
նապատկերման, տպավորություն գործելու և անընդհատ փոխակերպ-
վող ինքնության խաղի մեջ։ Այլ կերպ ասած՝ ընտրությունն ընկած է 
բարոյաբանական և գեղագիտական էթոսների միջև � Хюбнер, 2000, 
7�, որոնցից առաջինի դեպքում կյանքը ‹‹ծառայություն» է, և մարդուց 
պահանջվում է նախագծել իր ‹‹Ես››-ից դուրս գտնվող որևէ նպատակ 
և կենսունակության էներգիայի մետաֆիզիկական ավելցուկը պարպել 
Ուրիշի համար, իսկ երկրորդ դեպքում կյանքը «բավականություն» է, ո-
րը վայելելու համար նա պարտավոր է իր կենսունակության էներգիա-
յի մետաֆիզիկական ողջ ավելցուկն ուղղորդել սեփական ‹‹Ես››-ի ինք-
նիրացման վրա՝ այդ նպատակին ենթարկելով նաև Ուրիշին (Հարութ-
յունյան, 2018, 15):  

Հիրավի այս ընտրության մեջ է արտահայտվում ժամանակա-
կից մարդկային փորձի առանցքային ճգնաժամը՝ կյանքի իմաստազրկ-
ման վտանգը, «էկրանային» ինքնության գերակայությունը, սոցիալա-
կան դիմակների աճն ու այն ամենը, որի պատճառով իրականության 
համապատասխան ընկալման փոխարեն կարևորվում է տեսարանը, 
փորձառության փոխարեն՝ ներկայացումը, բնական կյանքի փոխարեն՝ 
գեղագիտական վարկածը։ Եթե արդիականության շրջանի մարդը իր 
ինքնությունը կառուցում էր որևէ սոցիալական կառույցին պատկանելու 
շնորհիվ, ապա հետարդիականության շրջանի մարդը այն ստեղծում 
է որպես գեղագիտական կառուցվածք՝ ինքնադրսևորման և ընդուն-
վածության նոր համօրինակների մեջ ընդգրկվելու նպատակով։ Նա 
ջանասիրաբար ստեղծում է պատրանքներ իր «Ես»-ի վերաբերյալ, 
պատմում իր անցյալի, ներկայի, նույնիսկ կանխատեսվող ապագայի և 



 

175 

 

Վ
էմ

 հ
ա
մա

հա
յկ
ա
կա

ն 
հա

նդ
ես

, Ժ
Է 

(Ի
Գ

) տ
ա
րի

, թ
իվ

 3
 (9

1)
, հ

ու
լի
ս-
սե

պ
տ
եմ

բե
ր,

 2
02

5 

առհասարակ իր մասին։ Նրա գեղագիտական գործունեությունը դարձ-
նում է որոշիչ՝ գեղագիտական արդարացում հաղորդելով սեփական 
կենսագրությանը։ Այս առումով՝ ժամանակակից մարդու կյանքում 
խոսքն ու գործը կարծես փոխանակվում են տեղերով։ Գործի արժեքը 
այդուհետ չափվում է ոչ այնքան նրա օբյեկտիվ արդյունքով, որքան 
դիտողի, հաղորդակցվողի կամ հասարակական միջավայրի համար 
վերջինիս ստեղծած ընկալման և սոցիալական ազդեցության ուժգ-
նությամբ։ Դժվար չէ նկատել, որ այս փոխակերպումների հետևանքով 
մարդու սոցիոմշակութային դիմակը գոյաբանական նոր կարգավիճակ 
է ձեռք բերում, քանի որ այն այլևս ոչ թե մարդու ինքնությունը, գոյա-
բանական պատկանելությունն ու բարոյական կողմնորոշմներն է ար-
տացոլում, ինչպես անցյալում, այլ ընդամենը ցուցադրում է նրա տե-
սանելի ու տպավորիչ լինելու հանգամանքը։ Այդ խաղում գեղաբանա-
կանը դառնում է ցուցադրության և ներկայացման տարածք, որտեղ 
մարդու ինքնավարությունը արտահայտվում է ոչ թե խորքային ազա-
տության մեջ, այլ սեփական պատկերի ստեղծման և մշտական վե-
րաձևման գործընթացներում, և որտեղ մարդու ներքին ազատության 
բարոյական խորության փոխարեն գերիշխում է ինքնավարության 
թվացյալ ու մակերեսային պատրանքը։  

Այսպիսով, կարելի է ասել, որ զանգվածային մշակույթի հա-
մատեքստում ընթացող ժամանակակից աշխարհում գեղագիտականա-
ցումը բարոյական-էթիկական խորություն կամ պատմական հետևողա-
կանություն չի պահանջում։  Սա փախուստ է դեպի «արվեստ», որտեղ 
նա կարող է մաս կազմել մի իրականության, որը հարազատության 
պատրանք է առաջարկում և գրավում է ոչ թե խորությամբ, այլ լցվա-
ծությամբ ու զգացական խտությամբ, որը մխիթարում է, բայց չի հասց-
նում իրական ինքնակերտման՝ փակելով նրան ինքնարտահայտման 
գեղեցիկ, բայց խաբուսիկ տարածության մեջ, որտեղ ապրելու իրական 
տառապանքն անտեսվում է՝ հանուն տեսանելիության գերզգայացման, 
տպավորվելու և տպավորելու մոլուցքի, մի պայմանական էյֆորիայի, 
որը թույլ է տալիս մոռանալ, բայց ոչ հաղթահարել:  

Ս. Կյերկեգորը կարծում էր, որ գեղաբանորեն ապրող մարդը 
գտնվում է գոյաբանական հուսահատության վիճակում (Кьеркегор, 
2011, 609). ինքնիրեն ամբողջությամբ ենթարկվելով մշտական հաճույք-
ների հետապնդմանը՝ նա ոչ միայն խուսափում է իրական «Ես»-ի կա-
ռուցումից, այլև կորցնում է դրա գոյության կարիքը զգալու ներքին 
կարողությունը։ Սակայն, ի տարբերություն Ս. Կիերկեգորի, Բ. Հյուբնե-

Փ
ԻԼ

ԻՍ
Ո
Փ
Ա
ՅՈ

Ւ
Թ
ՅՈ

Ւ
Ն

 



176  

 

րը պնդում էր, որ ժամանակակից մարդու համար գեղազգացողությու-
նը ծառայում է որպես միջոց՝ ազատվելու սեփական ծննդյան ու մահ-
վան անպետքության զգացումից և ժամանակի ձանձրալի, իրադար-
ձություններից զուրկ ընթացքից։ Այլ կերպ ասած, այն դառնում է մե-
տաֆիզիկական մտահոգությունների լուծման գործիք՝ մի նպատակա-
յին գործողություն, որի միջոցով մարդը կոտրում է զգայական դա-
տարկության սահմանները և փորձում դուրս գալ առօրյայի դատար-
կությունից (Хюбнер, 2000, 85-86)։  

Այսպիսով, ժամանակակից աշխարհում գեղապաշտության 
հաղթարշավը փոխում է ոչ միայն այն, թե ինչպես ենք մենք տեսնում 
իրականությունը, այլև այն, թե ինչպես ենք ապրում ու զգում այն։ Հարկ 
է նկատել, որ սա ոչ միայն գեղապաշտական, այլև իմացաբանական 
շրջադարձ է, որի ամենախորքային հետևանքն ընկալող սուբյեկտի 
դիրքորոշման ու գոյաբանական կերպարի անկումն է։ Ինչպես գրում է 
Ժ․ Բոդրիյարը, «իմաստի հորիզոնից այն կողմ ֆասցինացիան է (լա-
տին․՝ fascinatio - «հմայություն, գրավչություն, գայթակղություն»), որն 
առաջանում է իմաստի չեզոքացումից և ներքին փլուզումից (իմպլո-
զիա) հետո։ Հասարակականի հորիզոնից այն կողմ՝ զանգվածներն են, 
որոնք սոսկ արդյունքն են հասարակականի չեզոքացման և փլուզման 
(Бодрийяр, 2015, 116)։ Հասարակական իրականության մեջ սա դրսևոր-
վում է զանգվածների ի հայտ գալով։ Մարդու ճանաչող և ստեղծա-
գործ դիրքը փոխարինվում է վերացարկված տեսախաղային գոյութ-
յամբ, որտեղ սուբյեկտը ոչ թե կառուցում է իմաստ և ձևավորում հա-
սարակական կապեր, այլ, ինչպես արդեն նշել էինք, արձագանքում է 
ազդակներին։ Սուբյեկտի տեղաշարժը՝ ստեղծագործողից դեպի ար-
տապատկերվող, վկայում է սոցիալականի խորքային ճգնաժամի մա-
սին, որտեղ կյանքի իմաստավորումը նահանջում է մակերեսային 
պատկերայնության առջև։ Սոցիալականը այլևս այն ուղին չէ, որով 
անհատը կարող է իրագործել ինքնարտահայտման և աշխարհին տի-
րապետելու ստեղծագործ հնարավորությունները։ Այս պայմաններում 
սուբյեկտը «մահանում է» ոչ թե կենսաբանական իմաստով, այլ որպես 
ինքնագիտակցված գոյություն՝ նա իմաստի կրող չէ, այլ պարզապես 
արտապատկեր։  

Սակայն, երբ իմաստի ստեղծման հնարավորությունը կորցնում 
է իր լիարժեքությունը, առաջացած դատարկությունը զբաղեցնում են 
արտաքնապես դիտվող արժեքները, որոնք վերածվում են սուբյեկտի 
վարքագծի և ընկալումների կանոնակարգող հիմնական սկզբունքնե-



 

177 

 

Վ
էմ

 հ
ա
մա

հա
յկ
ա
կա

ն 
հա

նդ
ես

, Ժ
Է 

(Ի
Գ

) տ
ա
րի

, թ
իվ

 3
 (9

1)
, հ

ու
լի
ս-
սե

պ
տ
եմ

բե
ր,

 2
02

5 

րի։ Ինչպես գրում է Բ․ Հյուբները, երբ ճշմարտությունն այլևս չի հրա-
պուրում, հրապուրանքն է դառնում ճշմարտություն (Хюбнер, 2006, 
326)։ Այն գալիս է՝ լցնելու այն բացը, որն առաջացել է ճշմարտության 
հանդեպ հավատի կորստից։ Այլևս մարդը չէ, որ ձգտում է գեղեցկութ-
յանը, այլ գեղեցկությունն է իբրև պարտադրված կերպար, ներկայաց-
ման ֆորմատ և շուկայական արժեք ունեցող ապրանք ներխուժում 
մարդու էություն՝ նենգափոխելով նրա ինքնության կառուցման ուղին։ 
Այսպես ձևավորվում է «իմաստի վիրտուալ հմայքը»՝ որպես սիմուլյա-
տիվ հմայք, որը գերակայում է իրականի նկատմամբ։ Մարդը սկսում է 
ինքն իրեն դիտել իբրև արվեստի գործ՝ ձևավորելով ոճ, կերպար, բե-
մադրելով իր գոյությունը։ Գեղեցկությունը վերածվում է ոչ միայն տե-
սանելի արժանիքի, այլև հասարակական մրցակցության, ինքնարտա-
հայտման և ներքին հուզական խթանների հարթակի։ Արտաքին փոփո-
խություններն ու ժամանակի ընթացքի ճնշումը նրա համար դառնում 
են գեղագիտական պարտություն, որից խուսափելու համար ձգտում 
է ոչ միայն պահպանելու իր արտաքին երիտասարդությունը, այլև ներ-
սից հաղթահարելու անցողիկության տագնապը՝ սեփական գոյությու-
նը համապատասխանեցնելով հասարակական «գեղեցկության» չա-
փանիշներին։ Ինչպես նկատել է Թ․ Ադորնոն, զանգվածային մարդը չի 
ցանկանում հրաժարվել իր ապրելակերպից, քանի որ այդ կերպ խու-
սափում է ճշմարտությունից։ «Մարդկանց պատկերացմամբ՝ արվեստի 
և իրենց ապրելակերպի միջև գոյություն ունեցող այն ամոթալի տար-
բերությունը, որից նրանք չեն պատրաստվում հրաժարվել, և այն 
ճշմարտությունը, որի մասին իմանալ չեն ցանկանում, քանի որ ստիպ-
ված կլինեն կրել դրանից բխող խորշանքը, պետք է վերացվի, քանի որ 
հենց այստեղ է գտնվում արվեստը սպառողական ապրանքների հսկա-
յական բանակի սովորական միավորի վերածվելու սուբյեկտիվ հիմքը» 
(Адорно, 2001, 28)։ Այսպիսով, ժամանակակից մարդն ապրում է ինչ-
պես արվեստում՝ ոչ թե աշխարհը ճանաչելու, այլ աշխարհին ներկա-
յացնելու, ցուցադրելու, գայթակղելու նպատակով։ Գայթակղությունը 
խաղում է ցանկության հետ ո՛չ թե ժխտելով, ո՛չ թե հակադրվելով, այլ 
բեմադրելով այն (Бодрийяр, 2006, 13)։  

Այսուհետ ոչ թե մարդն է յուրացնում աշխարհը, այլ աշխարհն 
է սպառում մարդուն «գեղագիտական էֆեկտի» պես։ Ժամանակակից 
գեղապաշտական մշակույթի գերիշխող կերպարը դադարում է լինել 
հոգևոր որոնման ներքին դրամայով հագեցած մարդը, ում գոյությունը 
շիկացած է բարոյական հարցադրումներով։ Մարդու այդ նոր տեսակը 

Փ
ԻԼ

ԻՍ
Ո
Փ
Ա
ՅՈ

Ւ
Թ
ՅՈ

Ւ
Ն

 



178  

 

ոչ թե ձգտում էբացահայտել իր խորքային ինքնությունը, այլ գոյություն 
ունի իբրև արձագանք, իբրև արձակված ազդակների կլանման միջա-
վայր, քանի որ գոյաբանական որոնումների խորությունը, որպես մար-
դու ներքին լարվածության դաշտ, դուրս է մղվում մշակութային ներ-
կայացման հարթակից, և դրա փոխարեն գերակայում է մակերեսային 
նմանակումը։ Հարկ է ընդգծել, որ արտաքին գրավչությունը միայն 
ձևական ընտրություն չէ․ այն պետք է համադրվի բովանդակային ամ-
բողջությանը, այլապես մարդու ինքնարտահայտման և արտաքին 
պատկերի միջավայրը դառնում է ներքին խափանման գործոն։ Այս հա-
մատեքստում արդիական է Ռ․ Մուզիլի այն միտքը, որ «մարդուն պետք 
է կաշկանդել իր հնարավորություններով, ծրագրերով, զգացմունքնե-
րով, ամեն տեսակի նախապաշարմունքներով, ավանդույթներով, 
դժվարություններով և սահմանափակումներով, ինչպես խելագարին՝ 
զսպաշապիկով, և միայն այդ դեպքում այն, ինչ նա կարող է ստեղծել, 
ձեռք կբերի, թերևս, արժեք, հասունություն և դիմացկունություն» 
(Музиль, 1994, 43)։ Այս տեսակետը ընդգծում է, որ ստեղծագործական 
և գոյաբանական արժեքը ծնվում է ոչ թե անսահման ազատությունից, 
այլ սահմանափակության գիտակցումից և ձևի կարգապահությունից։ 
Միայն երբ արտաքին ձևը բխում է ներքին կառուցվածքից և ենթարկ-
վում արժեքային ինքնակարգավորմանը, կարող է ծնվել իսկական ամ-
բողջություն՝ գեղագիտական և բարոյական համաչափությամբ։ 

Այսպիսով, գեղագիտական շրջադարձը ոչ միայն փոխեց 
ժամանակակից մարդու աշխարհընկալումը, այլև վերաձևեց նրա 
ինքնությունը։ Մարդը, որը երբևէ ապրել էր իրերի առարկայական 
ներկայության մեջ, այժմ նաև բնակվում է խորհրդանիշների, 
պատկերների և թվային ծածկագրերի տարածքում։ Սակայն որքան 
էլ գեղագիտական միջավայրը ձևավորի նոր զգայունություն, այն 
կրում է նաև վտանգ՝ խզում իրականի և ներկայացման, ներքինի 
և արտաքինի միջև։ Հենց այս գիտակցումն էլ կարող է դառնալ 
ինքնաճանաչման նոր հնարավորություն՝ վերագտնելու ոչ թե 
պարզապես գեղեցիկը, այլ այն ստեղծագործական սկզբունքը, ո-
րով ձևն ու բովանդակությունը վերամիավորվում են։ Եվ միայն 
այդ դեպքում գեղագիտականացումը կարող է դառնալ մարդկային 
գոյության ներքին չափում՝ ձևի ու իմաստի ներդաշնակ համատե-
ղությամբ։ 

 



 

179 

 

Վ
էմ

 հ
ա
մա

հա
յկ
ա
կա

ն 
հա

նդ
ես

, Ժ
Է 

(Ի
Գ

) տ
ա
րի

, թ
իվ

 3
 (9

1)
, հ

ու
լի
ս-
սե

պ
տ
եմ

բե
ր,

 2
02

5 

Օվսաննա Լ. Նահապետյան – գիտական հետաքրքրություննե-
րի շրջանակն ընդգրկում է սոցիալական փիլիսոփայությունը, փի-
լիսոփայության տեսությունը, ստեղծագործության տեսությունը, 
տրամաբանությունը: 

 
Գրականության ցանկ 

 
1. Կունդերա Մ. (2015)․ Կեցության անտանելի թեթևությունը, Եր․, Անտարես հրատա-

րակչություն։  
2. Հարությունյան Էդ․ (2018)․ «Անհնարինի» հաղթահարումը իբրև գոյատևման գեղա-

գիտական նախագիծ //Վեմ համայկական հանդես, Ժ(ԺԶ), թիվ1(61)։ 
3. Նիցշե Ֆ. (2013)․ Ողբերգության ծնունդը երաժշտության ոգուց, Երևան, Գրիգոր 

Տաթևացի հրատարակչություն։ 
4. Адорно В. Теодор (2001)․ Эстетическая теория. М., Республика. 
5. Бодрийяр Ж. (2006)․ Общество потребления. Его мифы и структуры. М.: Республика 

Культурная революция․ 
6. Бодрийяр Ж․ (2006)․ Пароли. От фрагмента к фрагменту․ Екатеринбург: У-Фактория․ 
7. Бодрийяр Ж. (2000)․ Прозрачность зла. М.: Добросвет․ 
8. Бодрийяр Ж. (2015)․ Симулякры и симуляции, М. , Издательский дом «ПОСТУМ»․ 
9. Дебор Г․ (1999)․ Общество спектакля. М.: Логос․ 
10. Козыркьков В.П. (2011)․ Эстетизация как способ существования современного общества 

// Труды Нижегородского государственного технического университета им. 
Р.Е.Алексеева. №2 (87)․ 

11. Кьеркегор (2011)․ Или — или. Фрагмент из жизни : в 2 ч., СПб. : Изд-во РХГА; Амфора․ 
12. Левинас Э. (2000)․ Избранное: Тотальность и бесконечное, М.; СПб., Университетская 

книга․ 
13. Музиль P. (1994)․ Человек без свойств: Роман. Кн. 1, М.: Ладомир․ 
14. Хюбнер Б. (2000)․ Произвольный этос и принудителзность эстетики. Мн.: Пропилеи․ 
15. Хюбнер Б. (2006)․ Смысл в бес-СМЫСЛЕННОЕ время: метафизические расчеты, 

просчеты и сведение счетов․ Мн.: Экономпресс․ 
16. Jameson F. (1991) Postmodernism, or The Cultural Logic of Late Capitalism. Durham: Duke 

Univ. Press․ 
17. Han B.-C. (2015)․ The Burnout Society․ California, Stanford University Press.  

 

 
Bibliography (Latin Script) 

 
1. Kundera M. (2015)․ Kecutyan antaneli tetevutyuny, Er., Antares hratarakchutyun (In 

Armenian). 
2. Harutyunyan Ed. (2018)․ «Anhnarini» haghtaharumy ibrev goyatevman geghagitakan 

nakhagitc// Vem hamahajkakan handes, J(JZ), tiv 1(61) (In Armenian). 
3. Nitshe F. (2013)․ Voghbergutyan tcnundy erajshtutyan vogutc, Erevan. (In Armenian). 

Փ
ԻԼ

ԻՍ
Ո
Փ
Ա
ՅՈ

Ւ
Թ
ՅՈ

Ւ
Ն

 



180  

 

4. Adorno W. Teodor, (2001)․ Esteticheskaya teoriya. M., Respublika. (In Russian). 
5. Bodriyar J. (2006)․ Obshestwo potrebleniya. Ego mifi I strukturi. M., Respublika Kulturnaya 

rewolyucia. (In Russian). 
6. Bodriyar J. (2006)․ Paroli. Ot fragmenta k fragment. Ekaterinburg: U-Faktoria. (In Russian). 
7. Bodriyar J. (2000)․ Prozrachnost zla. M., Dobroswet. (In Russian). 
8. Bodriyar J. (1999)․ Simulyakri I sumulyacii. M., Izdatelski dom «POSTUM», 2015․ (In 

Russian). 
9. Debor G․, Obshestwo spektaklya. M., Logos. (In Russian).  
10. Kozirkev V.P. (2011)․ Estetizacia kak sposob sushestvovaniya sovremennogo obshestba // 

Trudi Nijegorodkogo gosudarstwennogo tekhnicheskogo universiteta im. R.E.Alekseeva. №2 
(87). (In Russian).  

11. Kerkegor S. (2011)․ Ili-ili. Fragment iz vizni: v 2 ch., SPB, Izdatelstvo RXGA; Amfora. (In 
Russian). 

12. Levinas E. (2000)․ Izbrannoe: Totalxnostx I beskonechnoe, M., SPB, Yniversitetskaya kniga. 
(In Russian). 

13. Muzil R. (1994) Chelowek bez svoistv: Roman. Kn. 1, M., Lodomir. (In Russian).  
14. Hubner B. (2000)․ Proizvolnij \tos I prinuditelxnostx \stetiki. Mn., Propilei. (In Russian). 
15. Hubner B. (2006)․ Smisl w bes-Smislennoe vremia: metafizicheskie raseti, proscheti I svedenie 

schetov. Mn., Ekonompress. (In Russian). 

 

 

  


