
 

181 

 

Վ
էմ

 հ
ա
մա

հա
յկ
ա
կա

ն 
հա

նդ
ես

, Ժ
Է 

(Ի
Գ

) տ
ա
րի

, թ
իվ

 3
 (9

1)
, հ

ու
լի
ս-
սե

պ
տ
եմ

բե
ր,

 2
02

5 

ՄՇԱԿՈՒՅԹ 
DOI: 10.57192/18291864-2025.3-181                   

  Սաթենիկ Տ․ Բաղդասարյան 
Երևանի պետական համալսարան  

satenik.baghdasaryan@ysu.am 
ORCID: 0009-0005-1783-6693 

 

 
ԳՈՐԳԱԳՈՐԾՈՒԹՅԱՆ ՊԱՏԿԵՐՈՒՄԸ 

ՏԱՊԱՆԱՔԱՐԱՅԻՆ ԱՐՎԵՍՏՈՒՄ* 

Ամփոփում 
 

Հոդվածը նվիրված է ուշ միջնադարից մինչև նոր ժամա-
նակներ հայկական տապանաքարային արվեստում գորգագործ 
կնոջ կերպարի պատկերմանը որը դիտարկվում է որպես ուշ միջ-
նադարի և հետագա ժամանակաշրջանների գորգարվեստի ուսում-
նասիրութան օժանդակ աղբուր:  

Ուշադրություն է դարձվում պատկերների պատմական, սոցիալ-
մշակութային  և իմաստաբանական նշանակությանը։ Ուսումնասիրութ-
յան հիմնական նյութն են Լոռու մարզի Արդվի և Սյունիքի Որոտան 
գյուղերի ուշ միջնադարյան տապանաքարերը, ինչպես նաև Նոր Ջու-
ղայի հայկական գերեզմանատան XIX–XX դարերի օրինակները, որոնց 
վրա պատկերված են գորգագործ կանայք իրենց գործիքներով՝ մաս-
նավորապես դազգահով։ Գորգագործ կանանց  պատկերները ոչ միայն 
արտացոլում են հանգուցյալի մասնագիտական ինքնությունը, այլև 
կրում են համայնքի հիշողության և արժեհամակարգի արձագանքը՝ 
կապված կանանց հասարակական դերի ընկալման հետ։ Ուսումնասի-
րությունը հենված է համալիր մեթոդաբանական մոտեցման վրա՝ նե-
րառելով պատկերագրական վերլուծություն, համադրական արվեստա-
բանական ուսումնասիրություն, վիմագրական տվյալների ընթերցում և 
դաշտային աղբյուրների համադրում։ Հոդվածում քննարկվում են նաև 
Ուռուտի (Որոտան) որոշ տապանաքարերի հայկական ծագման կամ 
դավանափոխ քրիստոնյաների պատկանելիության հարցերը, ինչպես 
                                                            
* Հոդվածն ընդունվել է տպագրության  25.10.2025 ։ 



182  

 

նաև Նոր Ջուղայի պարագայում հայ կանանց դերը իսլամական տիրա-
պետության պայմաններում գորգագործական ավանդույթների պահ-
պանման գործում։ 

Գորգագործ կանանց պատկերներով տապանաքարերը ոչ միայն 
անհատական ու համայնքային հիշողության արտահայտություններ են, 
այլև հայկական գորգագործության պատմական շարունակականութ-
յան և մշակութային ինքնության կենսունակության յուրօրինակ վկա-
յություններ։ 
 

Բանալի բառեր - գորգագործ կանայք, տապանաքար, Արդվի, 
Նոր Ջուղա, Ուրուտ, գորգագործական գործիքներ, արվեստ, ար-
հեստ, դազգահ, սանրատամ զարդ, միջմշակութային փոխազդեցու-
թյուն, իսլամական ազդեցություն։ 

Satenik T. Baghdasaryan 

THE DEPICTION OF CARPET WEAVING IN TOMBSTONE ART 

Abstract 

The article examines the depiction of the female carpet weavers in 
Armenian tombstone art from the late Middle Ages to modern times, viewing it as 
a supplementary source for studying carpet art of these periods. Particular attention 
is given to the symbolic, socio-cultural, and sculptural significance. The research is 
based on medieval tombstones from the villages of Ardvi (Lori) and Vorotan 
(formerly Urut, Syunik), as well as XIX- XX century examples from the Armenian 
cemetery of New Julfa, which depict female weavers with their tools, especially the 
loom (dazgah). 

These images are interpreted as expressions of the deceased’s professional 
identity and collective memory, reflecting both the perception of women’s social 
roles and the broader system of cultural values. The study employs an integrated 
methodological approach, combining iconographic and comparative art-historical 
analysis, epigraphic readings, and field data correlation. It also addresses issues of 
origin and attribution concerning certain tombstones in Urut, as well as the role of 
Armenian women in New Julfa in preserving and transmitting carpet-weaving 
traditions under Islamic rule. 

In conclusion, the article argues that tombstones depicting female weavers 
serve not only as expressions of individual and communal memory but also as 



 

183 

 

Վ
էմ

 հ
ա
մա

հա
յկ
ա
կա

ն 
հա

նդ
ես

, Ժ
Է 

(Ի
Գ

) տ
ա
րի

, թ
իվ

 3
 (9

1)
, հ

ու
լի
ս-
սե

պ
տ
եմ

բե
ր,

 2
02

5 

significant visual testimonies to the historical continuity and cultural resilience of 
Armenian carpet art and identity. 

Key words- carpet weaving women, tombstone, Ardvi, New Julfa, Urut, carpet 
weaving tools, art, craft, loom, comb motif, Islamic influence, intercultural interaction. 

 
Сатеник Т. Багдасарян 

 
ИЗОБРАЖЕНИЕ КОВРОТКАЧЕСТВА  

В НАДГРОБНОМ ИСКУССТВЕ 
 

Резюме 
 

В статье рассматривается изображение женщины-ткачихи ковров в 
армянском надгробном искусстве от позднего средневековья до нового вре-
мени, как вспомогательный источник для изучения ковроткачества соответст-
вующих эпох. Особое внимание уделяется символическому, социокультур-
ному и скульптурному значению этих изображений. Материалом исследо-
вания послужили позднесредневековые надгробия из сел Ардви (Лорийская 
область) и Воротан (бывш. Урут, Сюникская область), а также образцы XIX–
XX вв. с армянского кладбища Новой Джульфы, на которых изображены 
женщины-ткачихи с инструментами, в частности с ткацким станком (дазгах). 

Изображения трактуются как выражение профессиональной иден-
тичности покойного и коллективной памяти, отражающие восприятие со-
циальной роли женщины и систему культурных ценностей. Исследование ос-
новано на комплексном методологическом подходе, включающем иконогра-
фический и сравнительно-искусствоведческий анализ, эпиграфические чте-
ния и сопоставление полевых данных. Рассматриваются также вопросы 
происхождения и атрибуции отдельных надгробий в Уруте, а также роль ар-
мянских женщин в Новой Джульфе в сохранении и передаче традиций ковро-
ткачества в условиях исламского господства. 

В заключение подчеркивается, что надгробия с изображением жен-
щин-ткачих являются не только выражением индивидуальной и коллектив-
ной памяти, но и важным визуальным свидетельством исторической преем-
ственности и жизнеспособности армянского коврового искусства и куль-
турной идентичности. 

 
Ключевые слова: женщины-ковроткахи, надгробный камень, Ардви, 

Новая Джульфа, Урут, инструменты для ковроткачества, искусство, ремесло, 

Մ
ՇԱ

Կ
Ո
Ւ
ՅԹ

 



184  

 

ткацкий станок, узор «гребень», межкультурное взаимодействие, исламское 
влияние.  

 
Մուտք 

 
Հայկական լեռնաշխարհը գորգագործական մշակույթի ստեղծ-

ման հնագույն կենտրոններից է, և այն առանձնակի տեղ է զբաղեցնում 
հայկական մշակութային համակարգի ավանդական բնագավառների 
մեջ։ Այդ մասին վկայում են թե՛ գրավոր աղբյուրները, թե՛ նյութական 
մնացորդները։ Գորգարվեստի ծագումնաբանության, գորգերի առան-
ձին տիպերի ծագման և տարածման շրջանների բացահայտման ոլոր-
տում առկա են բազմաթիվ բարդություններ։ Ինչպես նկատում է  գոր-
գագետ Ա․ Պողոսյանը, գորգը, սկզբնական միջավայրում ձևավորվե-
լով և որոշակի կարիքներ բավարարելով, դարերի ընթացքում են-
թարկվել է տեղափոխությունների ու տարբեր մշակույթների հետ փո-
խազդեցության, հարմարվել այլ էթնիկական միջավայրերին և ձեռք 
բերել կիրառման նոր ոլորտներ ու զարդանախշման նոր համակարգեր 
(Պողոսյան, 2001, 242)։ Տապանաքարերը, լինելով պատմական իրա-
դարձությունների և մշակութային ավանդույթների լուռ վկաներ, կա-
րող են եզակի տեղեկություններ հաղորդել գորգագործության մասին, 
որոնք հնարավոր չէ գտնել այլ աղբյուրներում։ Այս համատեքստում, 
տապանաքարային արվեստը՝ որպես օժանդակ նյութ, թույլ է տալիս 
գորգի ուսումնասիրողներին պարզաբանելու գորգի ծագումնաբա-
նության, տարածման շրջանների, կենցաղավարման ձևերի հետ կապ-
ված հարցերը։ Մեր ուսումնասիրության նպատակն է տապանաքարա-
յին արվեստի օրինակով ցույց տալ հայոց մեջ գորգագործության տա-
րածված լինելը և դրա ուրույն տեղը արհեստը ներկայացնող պատկե-
րաքանդակներում։  

Տապանաքարերում գորգագործների պատկերումը փաստում է 
գորգարվեստի ասպարեզում տեղական ավանդույթների գոյությունն 
ու դրանց զարգացման, հարստացման գործընթացը։ Տապանաքարային 
արվեստում գորգագործություն պատկերող ստեղծագործությունները, 
թեև սակավաթիվ են, սակայն բովանդակալից, առարկայական տեսա-
նելի վկայություններ են Հայաստանում գորգագործական տեխնիկայի 
և գորգերի մասին։ Կատարողական և թեմատիկ առումով հետաքրքիր, 
կենցաղի տարեգրության բնույթ ունեցող ուշմիջնադարյան այդ քան-
դակներում խտացված են արտադրական կենցաղի, արհեստների, 
զբաղմունքի, աշխատանքային առօրյայի առանձին դրվագները։ Այն-



 

185 

 

Վ
էմ

 հ
ա
մա

հա
յկ
ա
կա

ն 
հա

նդ
ես

, Ժ
Է 

(Ի
Գ

) տ
ա
րի

, թ
իվ

 3
 (9

1)
, հ

ու
լի
ս-
սե

պ
տ
եմ

բե
ր,

 2
02

5 

պես, ինչպես միջնադարյան հայկական մանրանկարներում գորգերի 
պատկերումը կարևորագույն աղբյուր է այդ ժամանակաշրջանում 
դրանց կիրառության, տեսակների և տարածման մասին պատկերացում 
կազմելու համար (Պողոսյան, 1984, 38-39), ուշմիջնադարյան և XIX-XX 
դարերի տապանաքարերը ևս կարող են օժանդակ, սակայն արժեքա-
վոր նյութ դիտվել գորգագործության ուսումնասիրման համար։ Եթե 
մանրանկարները հիմնականում ներկայացնում են արքունական կամ 
եկեղեցական միջավայրում գորգերի օգտագործման դեպքեր, ապա 
տապանաքարերի վրա հանդիպող գորգագործական գործիքների կամ 
գորգագործ կանանց պատկերները թույլ են տալիս եզրակացություն-
ներ անելու արդեն ավելի լայն շրջանակներում, մասնավորապես գյու-
ղական կենցաղում և արհեստագործական ավանդույթներում գորգի 
դերի մասին։ 

Ազգային սովորույթներից է հավերժացնել  մահացածի հիշատակը 
գորգ  գործելու  միջոցով: Հայոց հնագույն հավատալիքներում գորգը՝ որ-
պես պաշտամունքային առարկա,  հանդերձյալ աշխարհ տեղափոխելու 
գործառույթ ունի։ Իսկ հանգուցյալի հետ առնչվող գորգերը ձեռք էին բե-
րում հատուկ նշանակություն և հարդարվում էին վերածննդի գաղափա-
րը կրող խորհրդանշաններով (Ավանեսյան, 2018): Գորգը՝ որպես ծիսա-
պաշտամունքային առարկա, սերտ կապ է ունեցել մահվան և թաղման 
ծեսերի հետ։ Դեռևս հնագույն ժամանակներից դամբարաններում գորգե-
րի մնացորդները վկայում են դրանց ծիսական նշանակության մասին։ Այս 
կապը պահպանվել է դարեր շարունակ: Դրա վառ օրինակն է մինչև 21-
րդ դարի սկզբները հանգուցյալին գորգի կամ կարպետի մեջ փաթաթելու 
սովորույթը։ Նույնիսկ մեր օրերում հանգուցյալի դագաղի տակ գորգ 
փռելու ավանդույթը վկայում է գորգի՝ մահվան հետ ունեցած խորհր-
դանշական կապի մասին։ Այս երևույթը արտացոլված է նաև մանրան-
կարչության մեջ, օրինակ՝ Թարգմանչաց ավետարանում (1232 թ․) Տիրա-
մոր նինջը պատկերագրության մեջ, որտեղ դագաղը պատկերված է գոր-
գի վրա։ Գոյություն է ունեցել հավատալիք, որ գորգը պետք է նաև կյանք 
տար մահացածներին, ինչի վառ ապացույցն է Խիզանի 1379 թ. մի ման-
րանկար, որտեղ Ղազարոսի հարության տեսարանում վերջինս նստած է 
գորգի վրա (Պողոսյան, 2000, 180)։ 

Այս ծիսական կապը կարևոր է հաշվի առնել տապանաքարե-
րում գորգագործության պատկերումը ուսումնասիրելիս։ Թեև տապա-
նաքարերում հիմնականում հանդիպում ենք գորգագործության գոր-
ծընթացը կամ գործիքները պատկերող տեսարաններ, դրանք կարող 

Մ
ՇԱ

Կ
Ո
Ւ
ՅԹ

 



186  

 

են նաև անուղղակիորեն արտացոլել գորգի ծիսական նշանակությու-
նը։ Օրինակ՝ գորգագործ կնոջ պատկերը կարող է խորհրդանշել ոչ 
միայն արհեստը, այլև գորգի՝ մահվան հետ կապված ծիսական դերը։ 
Հետևաբար, տապանաքարերում գորգի պատկերումը պետք է դիտար-
կել ոչ միայն որպես արհեստի արտացոլում, այլև ավելի լայն համա-
տեքստում՝ հաշվի առնելով գորգի խորհրդանշական և ծիսական նշա-
նակությունը։  

1․ Միջնադարյան հայկական գորգագործության պատկերումը 
Ուրուտի տապանաքարերում 

 
Պատմաբան-աշխարհագրագետ Թադևոս Հակոբյանը նշում է, 

որ Ուրուտ գյուղին կից եղել են պատմական Որոտն գյուղի ավերակնե-
րը (Հակոբյան, 1966, 142)։  Բայց շատ հաճախ պատմիչները նույն գյուղը 
ներկայացնում են որպես Որոտն։ XV դարի աղբյուրներից մեկում, մաս-
նավորապես Տաթևի վանքի վարդապետ Շմավոն Անգեղակոթցու 
նշումներում, հիշատակվում է Ուրուտի Ջերմաձոր կոչվող այգին, որը 
վերջինս գնել է իշխան Ռուստամ Օրբելյանից 4000 դինարով (Григо-
рян, 1990, 273-274)։ Այն գտնվել է Ելիզավետպոլի նահանգի Զանգե-
զուրի գավառում։ Ներկայումս Ուրուտը համընկնում է ՀՀ Սյունիքի 
մարզի Որոտան գյուղի տարածքին (Հակոբյան և ուրիշներ, 2001, 219)։  

Ուրուտ գյուղի տապանաքարերը բացառիկ են ոչ միայն գեղար-
վեստական ձևավորման, այլև պատմամշակութային տեղեկատվութ-
յան առումով։ Դրանք կարևոր աղբյուր են՝ վկայելու համար տարա-
ծաշրջանում գորգագործության զարգացման մասին։ Հատկանշական 
է, որ այս թեման արդիականություն է ստացել հատկապես ադրբեջա-
նական ակադեմիական շրջանակներում տարածվող այն թեզերի հա-
մատեքստում, որոնք փորձ են անում Ուրուտ գյուղի գորգագործության 
վկայող տապանաքարերը ներկայացնել որպես ադրբեջանական մշա-
կույթի պատմական հիշողություն։  Այս հավակնությունները, սակայն, 
հիմնվում են ոչ թե ամբողջական ուսումնասիրության, այլ ընտրովի 
փաստերի, սխալ վիմագրական վերծանումների և հայկական մշակու-
թային միջավայրի գիտակցված անտեսման վրա։ Տեղական հայկական 
ավանդույթների ամբողջական ուսումնասիրությունը ցույց է տալիս, որ 
այս տապանաքարերը չեն կարող դիտարկվել ադրբեջանական մշա-
կույթի շրջանակում և ունեն հստակ հայկական ծագում։  



 

187 

 

Վ
էմ

 հ
ա
մա

հա
յկ
ա
կա

ն 
հա

նդ
ես

, Ժ
Է 

(Ի
Գ

) տ
ա
րի

, թ
իվ

 3
 (9

1)
, հ

ու
լի
ս-
սե

պ
տ
եմ

բե
ր,

 2
02

5 

Ադրբեջանի գորգերի թան-
գարանում ցուցադրվում է 
այդպիսի նմուշներից մեկը, 
որում պատկերված է դազ-
գահ՝ գորգագործության գոր-
ծիք, հանգուցյալը՝ սափորը 
ձեռքին, ինչպես նաև մեկ այլ 
կերպար՝ եռանկյունաձև 
ծածկով շինության ներքո։ 
(Նկ․ 1) Ադրբեջանցի գիտնա-

կան Թելման Իբրահիմովը իր հոդվածներից մեկում անդրադարձել է Ու-
րուտ գյուղի տապանաքարերին՝ ներկայացնելով 1503-1504 թթ. թվագրվող 
Պերիկան անունով հանգուցյալի տապանաքարը, որը, ըստ արձանագ-
րության,Մուհամմեդ Քուլիի որդի Ամիրամի հարսնացուն էր և մահացել է 
ժանտախտից։ Իբրահիմովի պնդմամբ՝ տապանաքարն իբր ոչնչացվել է 
1990-ականների սկզբին «հայ ազգայնականների» կողմից (Ibrahimov, 
https://www.academia.edu/79242264/EARLIEST_MATERIAL_EVIDENCE_OF_CARPE
T_WEAVING_IN_AZERBAIJAN / (մուտք՝ 18․04․2025)։  

Նրա աշխատությունը հիմ-
նված է բացառապես արխիվային 
լուսանկարների վրա՝ առանց հիմ-
նարար գրականության, համեմա-
տական արվեստաբանական կամ 
վիմագրական վերլուծության ներ-
գրավման։  

Նկ․ 1 Ուրուտ գյուղի ուշմիջնադարյան 
տապանաքար, Ադրբեջանի գորգերի 

թանգարան 

Նկ․ 2 Ուշմիջնադարյան տապանաքար 
Ուրուտ գյուղից, Լուսանկարը՝ 

Թելման Իբրահիմովի հոդվածից, 
https://www.academia.edu/79242264/EARLIEST
_MATERIAL_EVIDENCE_OF_CARPET_WE

AVING_IN_AZERBAIJAN / 

Մ
ՇԱ

Կ
Ո
Ւ
ՅԹ

 



188  

 

Սա թույլ է տալիս այն դի-
տարկել ոչ թե որպես փաս-
տարկված հետազոտու-
թյուն, այլ որպես մասնակի 
և քաղաքականացված մեկ-
նաբանություն, որի նպա-
տակը տվյալ հուշարձան-
ների հայկական պատկա-
նելության նսեմացումն է։ 
Լուսանկարների  վերլուծու-
թյան համաձայն՝ առկա են 
երեք տապանաքարեր, որոն-
ցում պատկերված են գորգա-
գործական առարկաներ, հիմ-
նականում՝ ուղղահայաց դազգահ, սանդերք և մկրատ։      (Նկ․ 2,3)  
      Մյուս  լուսանկարներում գերակշռում են մարդկային կերպարները, ո-
րոնք շրջապատված են թռչունների, գրելու և գրչության պարագաների, 
ինչպես նաև կենդանիների պատկերներով։ Այս բոլոր լուսանկարներում 
առկա տապանաքարերը եզերված են միևնույն աստղանման զարդանախ-
շով: Սրան հակառակ ադրբեջանցի վիմագրագետ Նեյմատովը իր աշխա-
տություններից մեկում նկարագրում է 2 տապանաքարեր, որոնք պատկե-
րում են գորգագործի, տալիս դրանց վիմագիր վերծանությունները, լու-
սանկարները և նկարագրությունները (Нейматова, 1981,8)։  

Ուրուտ գյուղի շուրջ 22 արաբատառ տապանաքարերի արձա-
նագրությունները հրապարակված են Ա. Խաչատրյանի «Դիվան Հա-
յաստանի արաբերեն վիմագրության VIII–XVI դդ.» գրքում։ Այս տապա-
նաքարերի մի մասը հեղինակը լուսանկարել է 1977–1979 թթ․ դաշտա-
յին աշխատանքների ժամանակ, իսկ մյուսները մեջբերված են  ադրբե-
ջանցի վիմագրագետ Նեյմատովի աշխատանքներից։ Այդ թվում արձա-
նագրված է նաև վերոհիշյալ գորգագործության պատկերով տապա-
նաքարը (№ 61 (4))։ Արձանագրությունների տարեթվերը տատանվում 
են 1478-ից մինչև 1611 թվականները (Խաչատրյան, 1987, 68-76)։  

Հայագետ Ա․ Փափազյանը հստակեցրել է Նեյմատովի կողմից 
սխալ վերծանված Ուրուտի տապանաքարերի արձանագրությունները 
(№53, 66)՝ ցույց տալով, որ դրանք պատկանում են մահմեդականութ-
յուն ընդունած Սյունյաց հին իշխանական տան՝ Սիսակյանների սե-
րունդներին՝ Վաղադնեցի Ավլակումին և նրա որդի Ամիր-Վասակին։ 

Նկ․ 3 Ուշմիջնադարյան տապանաքար 
Ուրուտ գյուղից, Լուսանկարը՝ Թելման 
Իբրահիմովի հոդվածից, 
https://www.academia.edu/79242264/EARLIEST_
MATERIAL_EVIDENCE_OF_CARPET_WEAVI
NG_IN_AZERBAIJAN /  



 

189 

 

Վ
էմ

 հ
ա
մա

հա
յկ
ա
կա

ն 
հա

նդ
ես

, Ժ
Է 

(Ի
Գ

) տ
ա
րի

, թ
իվ

 3
 (9

1)
, հ

ու
լի
ս-
սե

պ
տ
եմ

բե
ր,

 2
02

5 

Այս վերծանումները ոչ միայն գիտականորեն ճշգրտում են ադրբեջա-
նական սխալ պատկերացումները, այլ նաև բացահայտ ցույց են տալիս 
տապանաքարերի կապը Սյունյաց իշխանական տան հետ, ինչը նրանց 
հայկական պատկանելության վճռորոշ ապացույցն է։ Ինչպես վկայում 
են և՛ վիմագրությունները, և՛ գեղարվեստական ձևավորումները, Ու-
րուտ գյուղի այս վկայագրերը հայկական ուշմիջնադարյան մշակութա-
յին ժառանգության մաս են (Папазян, 1983, 118-125)։  

Հաշվի առնելով Ուրուտի տապանաքարերի ժամանակագրական 
ընդգրկումը (XV դարի վերջ – XVII դարի սկիզբ)՝ անհրաժեշտ է նկատի ու-
նենալ այդ ժամանակաշրջանի պատմաքաղաքական համատեքստը։ Չնա-
յած Սեֆյան պետության կողմից Արևելյան Հայաստանի որոշ շրջաններում 
քոչվորական տարրերի վերաբնակեցման քաղաքականությանը՝ XVI դա-
րում հայ բնակչությունը պահպանում էր իր մշակութային ինքնությունն ու 
արհեստագործական ավանդույթները։ Բացի այդ՝ ինչպես Սեֆյան Պարս-
կաստանում, այնպես էլ Օսմանյան կայսրությունում հարկային քաղաքա-
կանությունը հիմնված էր կրոնադավանական տարբերակումների վրա։ 
Հայ քրիստոնյա բնակչությունը ենթարկվում էր գլխահարկի և այլ հավել-
յալ հարկերի, որոնք մահմեդականները չէին վճարում։ Այս հարկային բեռը 
երբեմն հայերին ստիպում էր արտագաղթել կամ մտածել կրոնափոխութ-
յան մասին՝ սոցիալական ու տնտեսական պայմանները մեղմելու ակնկա-
լիքով (Մալխասյան, 2020, 273-274)։ Այնուամենայնիվ, հարկային ճնշումնե-
րին ու կրոնափոխության փորձերին հակառակ՝ հայ առաքելական հա-
մայնքների մեծ մասը շարունակում էր կառչած մնալ իր հավատքին և ինք-
նությանն՝ պահպանելով եկեղեցական, մշակութային ու արհեստագործա-
կան ավանդույթները։ 

Ուրուտի տապանաքարերը թե՛ պատկերագրությամբ, թե՛ գեղար-
վեստական ձևավորմամբ, խոր զուգահեռներ ունեն հայկական միջնա-
դարյան արվեստի հետ՝ հատկապես Սյունիքի և Գեղարքունիքի տապա-
նաքարային մշակույթի շրջանակներում։ Տապանաքարերի զուգահեռա-
նիստ ծավալները, օրորոցաձև ձևավորումները բնորոշ են XII-XIII դարերի 
հայկական տապանաքարերին։ Հաշվի առնելով արաբատառ արձանագ-
րությունները, ինչպես նաև զարդանախշերի հայկական առանձնահատ-
կությունները՝ կարելի է ենթադրել, որ այս տապանաքարերը պատրաստ-
ված են հայ վարպետների կողմից կամ պատկանում են դավանափոխ ե-
ղած հայ քրիստոնյաների, ինչպես Փափազյանն է ապացուցում։  

Գերմանացի գիտնական Բուրխարդ Բրենտիսը նույնպես արձա-
նագրել է Ուրուտի տապանաքարերի յուրահատկությունները՝ համեմա-

Մ
ՇԱ

Կ
Ո
Ւ
ՅԹ

 



190  

 

տելով գորգագործ կնոջ տապանաքարի ոճավորումը Սիսիանի եկեղեցու 
բակում գտնվող 1877 թ․ տապանաքարի հետ (Burchard, 1992, 159-162)։ 

Հատկանշական է, որ ի տարբերություն իսլամի պատկերային 
մշակույթի սահմանափակումների, Ուրուտում հայտնաբերված տապանա-
քարերը շեղվում են այս ավանդույթից՝ ներառելով կենցաղային և ար-
հեստագործական տեսարաններ։ Արհեստագործության գործիքների ու 
գործընթացների պատկերները՝ ժանյակագործական և գորգագործական 
մոտիվներով, լայնորեն օգտագործվել են տապանաքարերի հարդարան-
քում․ շրջանակներ, մեդալիոններ, ժապավենաձև նախշեր, բազմանկյուն 
աստղեր։ Նեյմատովը այս երևույթը բացատրում է նրանով, որ նախալեռ-
նային շրջաններում, ուր իշխել են քոչվորական ավանդույթները, իսլամի 
արգելքները պահպանվել են միայն ձևականորեն։ Այդ իսկ պատճառով 
գորգագործ կանանց, ոսկերիչների, կաշեգործների կերպարներն ազա-
տորեն պատկերագրվել են շիրմաքարերին  (Неймат, 2001, 48-50)։ 

Ուրուտ գյուղի տապանաքարերից մի քանիսը բազմիցս հրապա-
րակվել են ադրբեջանցի հեղինակների կողմից՝ առանց համապատաս-
խան ակնարկի դրանց 
հայկական պատկանելու-
թյան վերաբերյալ (Эфенди 
Расим, 1976, 174)։ Սակայն 
այդ հրապարակումներում 
առկա լուսանկարների 
արվեստաբանական վեր-
լուծությունը թույլ է տալիս 
պարզորոշ բացահայտել 
այն խորհրդանշանային և 
թեմատիկ տարրերը, ո-
րոնք բնորոշ են միջնա-
դարյան հայկական 
տապանաքարային 
մշակույթին։ 

Մասնավորա-
պես, դրանցից մեկում քանդակային մակերեսը կազմավորված է չորս 
ճակատային կամարների շարքով, յուրաքանչյուրը պարունակելով ա-
ռանձին բովանդակային միավոր (Նկ․ 4)։ Առաջին կամարի ներքո 
պատկերված է մայրական գրկախառնության տեսարան, որում մի կին 
կարծես կերակրում է իր զավակին՝ ընդգծելով ընտանիքի ու մայրութ-

Նկ․ 4 Ուշմիջնադարյան տապանաքար Ուրուտից, 
ամենայն հավանականությամբ հայ վարպետի 
աշխատանք, Լուսանկարը՝ Թելման Իբրահիմովի 
հոդվածից, 
https://www.academia.edu/79242264/EARLIEST_MATERIA
L_EVIDENCE_OF_CARPET_WEAVING_IN_AZERBAIJA
N  



 

191 

 

Վ
էմ

 հ
ա
մա

հա
յկ
ա
կա

ն 
հա

նդ
ես

, Ժ
Է 

(Ի
Գ

) տ
ա
րի

, թ
իվ

 3
 (9

1)
, հ

ու
լի
ս-
սե

պ
տ
եմ

բե
ր,

 2
02

5 

յան դերը։ Համլետ Պետրոսյանը նշում է, որ մոտ 60-70 խաչքարեր և 
տապանաքարեր կան հայտնաբերված, որտեղ աշխարհիկ կանանց 
պատկերներ կարող ենք տեսնել։ Հատկապես Արցախում, 11-րդ դարի 
վերջից նմանատիպ առաջին օրինակներն ենք հանդիպում։ Կանայք սո-
վորաբար պատկերվում էին ընտանեկան տեսարաններում, կամ որպես 
կերակրող մայր, ինչը մասնագետներին թույլ էր տալիս կնոջը նույնա-
կանացնել Աստվածամոր հետ: 

Երկրորդ և երրորդ կամարներում ներկայացված են երկուական 
մարդկային կերպարներ՝ խորհրդանշելով հավանաբար ընտանիքի այլ 
անդամների։ Վերջին, չորրորդ կամարում, ներկայացված է ճանկող 
արծվի պատկերագրությունը՝ որն արվեստաբանության մեջ հաճախ 
մեկնաբանվում է որպես մահվան, ուժի կամ հոգևոր վերափոխման 
խորհրդանիշ։ «Զոհին ճանկող արծիվը» հորինվածքը արևելաքրիստո-
նեական աշխարհում տարածում է ստացել հետպատկերամարտության 
շրջանում, իսկ հայկական հուշարձաններում՝ XIII-XIV դարերի ժամա-
նակահատվածում։ Հայկական միջնադարյան գրականության մեջ, ինչ-
պես նաև ուշմիջնադարյան հայրեններում, որսին նույնացնում են 
ննջեցյալի հետ, որի հոգին արծիվ-հրեշտակը տանում է դեպի Բարձր-
յալը (Ավետիսյան և Հովհաննիսյան, 2018,12-13)։  

Մեր դիտարկած պատկերագրական մոտիվները՝ մայրական 
գրկախառնություն, ընտանեկան տեսարաններ և ճանկող արծիվը միջ-
նադարյան մահմեդական արվեստին բնորոշ չէ և ոչ մի կերպ չի կարող 
դիտարկվել որպես ադրբեջանական մշակութային ավանդույթի բա-
ղադրիչ։ Դրանք բնորոշ են միջնադարյան հայկական պատկերային 
համակարգին և կրում են քրիստոնեական մշակույթի հստակ հետքեր։ 
Այս հանգամանքը հուշում է, որ տապանաքարը կարող է կա՛մ պատ-
րաստված լինել հայ վարպետի կողմից, կա՛մ կրոնափոխ քրիստոնյայի, 
որ փորձել է պատկերաքանդակների միջոցով գաղտնապես պահպա-
նել իր ազգային ինքնությունը։ Ընդհանուր առմամբ, այս տեսանկյու-
նից կարելի է ենթադրել, որ գորգագործական պատկերներով 
տապանաքարերը նույնպես կարող են պատկանել հայ դավանա-
փոխ կանանց, ովքեր արհեստի խորհրդանիշների միջոցով են 
փորձել պահպանել իրենց մշակութային ինքնությունը՝ նոր միջա-
վայրում։ 

 

Մ
ՇԱ

Կ
Ո
Ւ
ՅԹ

 



192  

 

2․ Արդվի գյուղի տապանաքարը որպես գորգագործության 
վկայություն 

 
Հաջորդ նշանակալի տապանաքարը, որը վերագրում ենք 

գորգագործությամբ զբաղված հայ կնոջ հիշատակին, գտնվում է Լոռու 
մարզի Արդվի գյուղում։ Գյուղն առանձնանում է ճարտարապետական 
և կոթողային հարուստ ժառանգությամբ՝ ներառյալ միջնադարյան վա-
նական համալիրներ և գերեզմանոցային հուշարձաններ։ Չնայած հու-
շարձանների ակնհայտ հնությանը, դրանց վիմագիր արձանագրու-
թյունները հիմնականում պատկանում են ուշմիջնադարյան ժամանա-
կաշրջանին (Բարխուդարյան և ուրիշներ, 2012, 321-329)։ 

Միջնադարյան գե-
րեզմանոցը Սրբանես վանքի 
արևմտյան կողմում է (Նկ․ 
5)։ Վիմագիր աղբյուրների 
համապարփակ ուսումնասի-
րությունը ներկայացված է 
«Դիվան հայ վիմագրու-
թյան» շարքի 9-րդ հատո-
րում, սակայն այդտեղ ներ-
առված են միայն խաչքարա-
յին արձանագրությունները՝ 
թվագրված հիմնականում 
XVI դարով։ Տապանաքարե-
րի զգալի մասը անարձանագիր է, ձևավորված հարթ մակերեսով, որ, 
համաձայն միջնադարյան պատկերագրական զարգացումների, պայ-
մանականորեն կարող է դասվել XII-XIII դարերի սխեմատիկ հարթ 
պատկերների շարքին (Միրիջանյան և Աղայան, 2020,91), սակայն 
տվյալ օրինակի հատկանիշները հիմք են տալիս այն վերագրելու XVI-
XVIII դարերին՝ խաչքարերին ժամանակակից կամ հետագա ժամանա-
կաշրջան։ 

Գորգագործի տապանաքարը տեղակայված է մի քանի այլ 
հարթ տապանաքարերի կողքին։ Գորգագործի ենթադրյալ տապանա-
քարի անմիջապես հարևանությամբ գտնվում է չափերով զգալիորեն 
մեծ, մի հարթ տապանաքար։ Այս հանգուցյալը ևս պատկերված է ձեռ-
քերը կրծքին խաչած դիրքով, և երկու տապանաքարերը շրջանակված 
են մեանդրանման զարդով։ Հանգուցյալի պատկերումը հետևում է 

Նկ․ 5 Արդվի գյուղի միջնադարյան 
պատմական գերեզմանոց 



 

193 

 

Վ
էմ

 հ
ա
մա

հա
յկ
ա
կա

ն 
հա

նդ
ես

, Ժ
Է 

(Ի
Գ

) տ
ա
րի

, թ
իվ

 3
 (9

1)
, հ

ու
լի
ս-
սե

պ
տ
եմ

բե
ր,

 2
02

5 

սխեմատիկ պատկերման ավանդույթին՝ զերծ մնալով անհատական 
դիմագծային արտահայտություններից։ (Նկ․ 6)      

Ստորին մասում պատկերված է շեղանկյունաձև կամ ռոմբաձև 
զարդը, որը տարածված է գորգարվեստում և հատկապես բնորոշ է 
«Փեթակ» տիպի գորգերին, որոնց ձևավորումը կապվում է առևտրական 
շրջանների գեղարվեստական ճաշակի հետ։  Արցախի գորգագործության 
ժողովրդական տարբերակում այս զարդանախշը հայտնի է «Գաթա» ան-
վամբ (Թաթիկյան, 2004,228)։ Նման նախշային կառուցվածք հանդիպում 
է նաև Լոռիի տարածաշրջանում՝ մասնավորապես XIX-XX դարերին վե-
րագրվող Լոռի-Փամբակի և ողջ Լոռի-Գուգարքի գորգերում։ Ռոմբաձև 
«գաթան»՝ կենտրոնում՝ խաչ, գծերով, բաժանվում է եռանկյունիների։ Այս 
հիմնական զարդանկարը եզերված է տարբեր տեսակի, քանակի ու 
տարբեր չափերի կեռերով, որոնց զույգը՝ խոյակները կոչվում են «խոչ-
պոզ», «խոյեղջյուր»։ Երբեմն ռոմբի, գաթայի շուրջը լինում են բրգաձևեր, 
սանդուղքներ, թռչունի գլուխ՝ կտուցով, գդալանման, ակիշանման մո-
տիվներ (Դավթյան, 1975, 33)։   

Հանգուցյալի գլխամասում տեղադրված է յուրօրինակ պատկե-
րագրական մոտիվ, որը մեծ հավանականությամբ խորհրդանշում է 
հանգուցյալի մասնագիտական ինքնությունը՝ որպես գորգագործ։ Գոր-
գերում հանդիպող զարդերից յուրաքանչյուրը ժողովրդի մեջ ունեցել է 
իր անվանումը (ջրեր, ծաղիկ, օձիկներ, խնձորներ, սանդուղք, մեղրա-
հաց, սանրատամ և այլն)։  Մեզ հետաքրքրող նշանագրական տարրը 
մասնագիտական գրականության մեջ նշվում է որպես «սանրատամ 
զարդ»։  Սույն ուսումնասիրության շրջանակներում ներկայացվում է 
վարկած, որ այս խորհրդանշական տարրը կարող է ներկայացնել գոր-
գագործական արտադրության մեջ օգտագործվող սանդերք գործիքի 

Նկ․ 6 Արդվի գյուղ, 
գորգագործի տապանաքար,  
Լուսանկարը՝ Ս․ Բաղդասարյանի 

Մ
ՇԱ

Կ
Ո
Ւ
ՅԹ

 



194  

 

ոճավորված կերպարը։ Հաշվի առնելով գորգարվեստում կենդանա-
կան և բուսական մոտիվների խիստ ոճավորման և վերացարկման մի-
տումը՝ հնարավոր է համարվում, որ գորգագործների երևակայությունը 
սանդերքի տեսքը վերարտադրել է նմանատիպ ձևով։ Սանդերքը բաղ-
կացած է փայտե հարթակից և դրա վրա ամրացված՝ եռանկյունաձև 
դասավորված երկու միատիպ ատամնավոր տախտակներից, որոնք 
օգտագործվում են գզել-սանրելու նպատակով։ Դրանց գագաթները 
ամրացվում են ուղղահայաց, հավասար ու սրածայր պողպատե ճա-
ղով, որոնցով ստացվում է սանրաձև 2 ճաղաշար: Գործիքի փայտե գա-
գաթն ունենում է մետաղյա ամրագոտի: Գզողը 2 ձեռքով բռնում է մի 
կապ բրդի եզրերից և միջնամասը թափով հագցնելով ճաղաշարին՝ 
աջ ու ձախ կողմերից քաշում է ներքև։ Այսպես շարունակելով՝ գզում է 
բուրդը և դարձնում փաթույթներ` մալանչներ (Պողոսյան, Ասատրյան, 
Հումքի ստացման և մշակման գործիքներ, հարմարանքներ  (սանդերքի, 
իլիկի, ճախարակի և այլնի, անկած ժամակից) https://web.archive.org/ 
web/20190801030524/https://www.armeniancarpets.am/hy/page/instruments-and-
devices-to-receive-and-process-raw-materials) (մուտք՝ 25․11․2025)։ 

Սանրատամ մոտիվը գորգագոր-
ծության մեջ լայն տարածում է 
գտել, առավելապես կարպետների 
ձևավորման մեջ։ Դրա վկայու-
թյունն է Հովհաննես Շարամբե-
յանի անվան ժողովրդական ար-
վեստի թանգարան մշտական հա-
վաքածուի XIX դարով թվագրվող 
օրինակը:  (Նկ․ 7) Մեր կողմից դի-

տարկված Ուրուտ գյուղի և Նոր 
Ջուղայի տապանաքարային ար-
վեստում  սանրատամ զարդը զբա-
ղեցնում է իր յուրահատուկ տեղը։ 
Հատկանշական է, որ հայկական 

գրականության մեջ այս զարդատարրի վերաբերյալ սակավ տեղե-
կություն է հանդիպում, մինչդեռ արտասահմանյան գրականության մեջ 
այն մեկնաբանվում է որպես ամուսնության ձգտման և ծննդյան և 
ամուսնական կյանքը չար աչքից պաշտպանելու խորհրդանիշ 
(https://www.kilim.com/kilim-wiki/kilim-motifs/hand-finger-comb (մուտք՝ 
20․04․2025)։ Բացի այդ այն ընկալվում էր նաև որպես մաքրության սիմվոլ 

Նկ․ 7 Կարպետ, XIX դար, 
Հովհաննես Շարամբեյանի անվան 
ժողովրդական արվեստի 
թանգարան,  
Լուսանկարը՝ Ա․ Մախսուդյանի 



 

195 

 

Վ
էմ

 հ
ա
մա

հա
յկ
ա
կա

ն 
հա

նդ
ես

, Ժ
Է 

(Ի
Գ

) տ
ա
րի

, թ
իվ

 3
 (9

1)
, հ

ու
լի
ս-
սե

պ
տ
եմ

բե
ր,

 2
02

5 

և հաճախ պատկերվում աղոթագորգերում (Sharla F. Ackles, 1988, 11)։  
Սանրատամ այս զարդը հատկանշական է նաև Գեղարքունիքի մարզի 
Գեղհովիտ գյուղի ուշմիջնադարյան մի տապանաքարի վրա, որը 
զարդարված է «հավերժ խնջույքի» տեսարանով (Նկ․ 8)։ 

Այլ թեմատիկայով տա-
պանաքարի վրա այս 
զարդանախշի առկայու-
թյունը հետագա ուսում-
նասիրության կարիք ու-
նի, քանի որ դրա հնա-

րավոր կապը տեսարանի 
բովանդակության հետ 
դեռևս պարզ չէ և կարող 

է ավելի լուսաբանվել նմանատիպ այլ օրինակներ հայտնաբերելու 
դեպքում։ Թեև այս տապանաքարը վերաբերում է ուշ միջնադարին, Գե-
ղարքունիքի մարզում գորգագործության մասին հավաստի տեղեկու-
թյուններ հայտնվում են ավելի ուշ՝ XIX դարի վերջին և XX դարի սկզբին։ 
Գորգագետ Աշխունջ Պողոսյանի վկայությամբ՝ այդ ժամանակաշրջանում 
գորգագործությամբ զբաղվողների թիվը մեծ էր, և այս արհեստը սեր-

տորեն կապված էր հասարակության տարբեր 
խավերի հետ՝ ներառյալ ոչխարաբույծներին, 
բուրդ մշակողներին, ներկարարներին և այլ 
մասնագետների։ Գորգագործությամբ և կարպե-
տագործությամբ հիմնականում զբաղվում էին 
կանայք, իսկ արտադրանքը մեծ պահանջարկ 
ուներ ինչպես ունևորների (գորգեր), այնպես էլ 
միջին խավի շրջանում (կարպետներ և այլ 
գործվածքներ) (Պողոսյան Ա․ և Պողոսյան Լ․, 
2021, 222-223) (Նկ․ 9,10) ։ 

 
 

Նկ․ 9 Գորգ Արև-Ծիլ, 19-րդ դարի 80-ական թվականներ, Գեղարքու-
նիքի Վերին Ճամբարակ գյուղ, Լուսանկարը՝ Վ․ Թաթիկյանի «Արցա-
խի տոհմագորգերը» գրքից 

Նկ․ 8 Ուշմիջնադարյան տապանաքար 
Գեղարքունիքի մարզի Գեղհովիտ 
գյուղից, լուսանկարը՝ Ս․ Բաղդասարյանի 

Մ
ՇԱ

Կ
Ո
Ւ
ՅԹ

 



196  

 

Այսպիսով՝ սանրատամ և «գաթա» 
ռոմբաձև զարդանախշերի առկայու-
թյունը հարթ տապանաքարի վրա 
դիտարկվում է որպես հանգուցյալի 
գորգագործ լինելու հավանական 
ցուցիչ։ Լինելով գորգարվեստում ա-
ռավել տարածված տարրերից՝ այս 
նախշերը, ըստ երևույթին, կատարել 
են մասնագիտական խորհրդանիշի 
դեր՝ քանդակագործին թույլ տալով 
առանց ավելորդ դեկորատիվ ման-
րամասների հաղորդել հանգուցյալի 

զբաղմունքը։ Այս դեպ-
քում պարզությունը 
դառնում է բովանդա-
կալից հաղորդագրու-
թյան կրող։  

 
 
 
 

3․ Գորգագործության արվեստի անդրադարձը Նոր Ջուղայի 
հայկական տապանաքարային մշակույթում6 

VII դարից սկսած՝ հայկական մշակույթը սերտորեն փոխազդել է 
իսլամական արվեստի հետ։ Այս փոխազդեցությունը առավել ակնառու 
է Օսմանյան և Սեֆյան ժամանակաշրջաններում, երբ ձևավորվել են 
խորը փոխառություններ՝ զուտ գեղարվեստական խաչմերուկներում։ 
Սակայն անհրաժեշտ է ընդգծել, որ հայկական արվեստում իսլամա-
կան դեկորատիվ տարրերի օգտագործումը երբեք չի դիտարկվել իբրև 
ուղիղ ընդօրինակում։ Հայկական արվեստագետները համադրել են 
այս տարրերը քրիստոնեական խորհրդաբանության և ոճական կանոն-

                                                            
6 Ուշադրություն դարձնել Նոր Ջուղայի տապանաքարային մշակույթին և համա-

պատասխան աղբյուրները վերհանելուն ինձ ուղղորդել է իմ գիտական ղեկա-
վար՝ արվեստագիտության դոկտոր, պրոֆեսոր Լևոն Չուգասզյանը, ում խորին 
շնորհակալություն եմ հայտնում մասնագիտական խորհրդատվության և մշտա-
կան աջակցության համար։ 

Նկ․ 10 Կեռզարդ խաչգորգ, XIX դ․, 
Վահագնի, Լոռի, բուրդ, 216x138 սմ, 
Հայաստանի պատմության թանգարան 



 

197 

 

Վ
էմ

 հ
ա
մա

հա
յկ
ա
կա

ն 
հա

նդ
ես

, Ժ
Է 

(Ի
Գ

) տ
ա
րի

, թ
իվ

 3
 (9

1)
, հ

ու
լի
ս-
սե

պ
տ
եմ

բե
ր,

 2
02

5 

ների հետ՝ ստեղծելով ինքնատիպ կերպարային և դեկորատիվ համա-
կարգ։  

Այս համատեքստում է, որ նման գեղարվեստական համադրութ-
յուններն ու փոխառությունները հնարավոր են դարձել միջմշակութա-
յին երկխոսության և համագործակցության շնորհիվ՝ հատկապես Իրա-
նի բազմամշակութային քաղաքներում, ուր հայ, պարսիկ և վրացի ար-
վեստագետները գործակցել են նույն սոցիալ-տնտեսական և գեղար-
վեստական միջավայրում (Nersisian, 2011, 236-237)։  

Միջմշակութային այսպիսի երկխոսության և համագործակցութ-
յան շնորհիվ ձևավորված գեղարվեստական արտահայտություններից 
են նաև ուշմիջնադարյան և նոր շրջանի հայկական տապանաքարերը, 
որոնց պատկերաքանդակները անգնահատելի աղբյուր են համայնքի 
սոցիալ-մշակութային կյանքի ուսումնասիրության համար։ Դրանք, 
իբրև ժամանակի քարե վկայագրեր, հաղորդում են ոչ միայն անհատ-
ների ինքնության մասին, այլև լույս են սփռում նրանց զբաղմունքների, 
մասնագիտությունների, առօրյայի, արհեստների և նույնիսկ աշխար-
հայացքի վրա։ Մասնավորապես՝ Նոր Ջուղայի տապանաքարերն ընդ-
գծում են այն բազմաշերտ արհեստագործական մշակույթը, որն այս-
տեղ արմատավորվել ու զարգացել է XVII դարում՝ ձևավորելով ինք-
նատիպ քաղաքային միջավայր։ 

XVII դարում Նոր Ջուղայի հայկական համայնքում հայերը, բացի 
առևտրով և երկրագործությամբ զբաղվելուց, ներգրավված էին նաև 
բազմաբնույթ արհեստների մեջ։ 1970-ական թվականներին, Ջուղայի 
հոգևոր առաջնորդի խրախուսմամբ, երկու հայ գիտնականներ՝ նկարիչ 
Աբրահամ Գուրգենյանը և պրոֆեսոր Հանանյանը, ուսումնասիրել են 
Ջուղայի հայկական գերեզմանատան բոլոր տապանաքարերը։ Նրանց 
հետազոտությունների արդյունքում բացահայտվեցին հարյուրավոր 
մասնագիտություններ, որոնցով զբաղվել են Նոր Ջուղայի հայերը XVII 
դարում։ 

Այս արհեստավորների թվում էին՝ կավճագործներ, կղմինդրա-
գործներ, շինարարներ, ոսկերիչներ և գեմագործներ, քարհատ, վար-
պետներ, ժամագործներ, հյուսնագործներ, գորգագործներ, շալագործ-
ներ, այգեպաններ, կաշեգործներ, կոշկակարներ, ձիերի վարժեցնող-
ներ, տպագրիչներ, երաժիշտներ, դերձակներ, մորթեգործներ, մսավա-
ճառներ, հացթուխներ, կահույքագործներ, նկարիչներ, նավաստիներ, 
բժիշկներ և պալատական բժիշկներ, ուսուցիչներ, թարգմանիչներ, ա-
պակեպատիչներ, պղնձագործներ, թնդանոթագործներ, զինագործներ, 

Մ
ՇԱ

Կ
Ո
Ւ
ՅԹ

 



198  

 

երկաթագործներ, դարբիններ և զինվորներ (Bournoutian, 1972, 35)։ Այս 
ամենը ևս մեկ անգամ վկայում է Նոր Ջուղայի արհեստագործական 
կյանքի բարձր զարգացման և համայնքի տնտեսա-մշակութային ինք-
նաբավության մասին։ 

Նոր Ջուղայի հայկական գերեզմանատան ուսումնասիրությունը 
վկայում է գորգագործության արհեստի տարածման և արժևորման մա-
սին,  որի վառ ապացույցն են արհեստավոր կանանց պատկերաքան-
դակներով զարդարված տապանաքարերը։ Այս համատեքստում Նոր 
Ջուղայի գորգագործ կանանց ներկայացնող տապանաքարերը հանդես 
են գալիս իբրև բացառիկ նմուշներ, որոնք վկայում են կանանց արհես-
տագործական ներգրավվածության և դրա սոցիալ-մշակութային արժ-
ևորման մասին։ Այս տապանաքարերի մեծ մասը թվագրվում են XIX-XX 
դարերով։ Դրանց պատկերագրությունը ներկայացնում է կանանց գոր-
գագործության ընթացքի մեջ՝ շրջապատված համապատասխան գոր-
ծիքներով, ինչպիսիք են մկրատը, դանակը, սանրը և այլ աշխատան-
քային պարագաներ (Նկ․ 11,12)։ 

 
Նկ․ 11 Գորգագործ կանանց տապանաքարեր Նոր Ջուղայից XIX-XX դդ․, 
Լուսանկարները՝ Ս․ Կարապետյանի  

 
Պատկերագրական հորինվածքները կառուցված են ըստ որոշա-

կի սկզբունքների. կին գորգագործների կերպարները տեղադրված են 
կամ տապանաքարի վերնամասում, կամ ստորին հատվածում։ Վերնա-
մասային պատկերները հիմնականում ընդգրկված են եռակամարի մեջ, 



 

199 

 

Վ
էմ

 հ
ա
մա

հա
յկ
ա
կա

ն 
հա

նդ
ես

, Ժ
Է 

(Ի
Գ

) տ
ա
րի

, թ
իվ

 3
 (9

1)
, հ

ու
լի
ս-
սե

պ
տ
եմ

բե
ր,

 2
02

5 

որն առանձնահատուկ տարածում է գտել իսլամական արվեստում և 
ծառայում է իբրև դեկորատիվ-խորհրդանշական շրջանակ։ Կանայք 
պատկերվում են նստած դիրքով՝ համեստ, բերանը փակ վիճակում, 
ինչը ենթադրում է համեմատաբար պահպանողական պատկերագրա-
կան մոտեցում և մատնանշում կանանց դերի ընկալման առանձնա-
հատկությունները տվյալ միջավայրում։ Շատ դեպքերում գորգագործ 
կնոջ պատկերին ուղեկցում են բուսածաղկային զարդեր՝ լրացնելով և 
ամբողջացնելով պատկերը։ Պատկերից ցած հաջորդում է արձանա-
գրությունը։ 

 
Նկ․ 12 Գորգագործ կանանց տապանաքարեր Նոր Ջուղայից XIX-XX դդ․, 
Լուսանկարները՝ Ս․ Կարապետյանի  

 
Իրանի՝ կրոնական և էթնիկ փոքրամասնության ներկայացուցիչ 

հայ իգական բնակչությունը երկար ժամանակ կարողացել է պահպա-
նել մշակութային ինքնությունը՝ ի տարբերություն հայ տղամարդկանց, 
որոնք ավելի հաճախ էին հաղորդակցվում մուսուլմանական միջավայ-
րի հետ և աստիճանաբար յուրացնում նրա մշակութային կոդերը։ Մինչ 
տղամարդիկ 1930-ականներին անցել էին իրանական գլխարկի, զու-
բունանման վերնաշապիկի (քաբա) և լայն տաբատների (շալվար) օգ-
տագործմանը, հայ կանայք շարունակում էին կրել իրենց ավանդական, 
բազմաշերտ հագուստը՝ գլխի ծածկոցներով, բերանափակ սպիտակ 
շղարշներով, մետաղադրամներով ու մանյակներով զարդարված։ 
Հատկապես կանանց պատկերքանդակներում հաճախ ակնառու են 

Մ
ՇԱ

Կ
Ո
Ւ
ՅԹ

 



200  

 

գլխի հարդարանքները և բերանափակ կտորները՝ թույլ տալով որոշ 
դեպքերում եզրակացնել անգամ կնոջ ամուսնական կարգավիճակը։ 
Տապանաքարերը, այս իմաստով, արժեքավոր վկայություններ են՝ 
պահպանելով ոչ միայն անհատական հիշատակը, այլև ժամանակաշր-
ջանի հագուստի, սովորույթների և սեռահասարակական կարգավիճա-
կի դինամիկան (Berberian, Armenian Women in the late 19th- and early 
20th century Persia, https://www.iranicaonline.org/articles/armenia-ii-
women/ (մուտք՝ 15․04․2025))։ 

Տապանաքարերը նաև գրավոր վկայություններ են պարունա-
կում, որոնք հաճախ ամբողջացնում են պատկերագրական տեղեկա-
տվությունը։ Բացառիկ է XIX դարով թվագրվող մի տապանաքարի ար-
ձանագրություն, որտեղ նշվում է, որ Հովհաննեսի դուստր Մադլինան 
16 տարեկան հասակում հանգավ ի Տեր։ Արձանագրությունը փաստում 
է, որ գորգագործության ուսուցումը սկսվել էր դեռևս վաղ տարիքից, և 
որ հանգուցյալի հիշատակի հավերժացման համար ընտրվել է մասնա-
գիտական ինքնության ամենաարտահայտիչ պահը՝ աշխատանքի ըն-
թացքը (Նկ․ 13)։ 

Մոտ 15 տապանաքարերի վրա 
պատկերված են գորգագործ կանայք, 
որոնք նստած են հատակին՝ ծալապա-
տիկ դիրքով, և աշխատում են իրենց 
գոգին դրված հորիզոնական տորքով, 
որն իր սահմանափակ հնարավորու-
թյունների պատճառով չէր կարող ա-
պահովել մեծածավալ գործվածքների 
ստեղծումը (Ազատյան և Մարգարյան, 
1986, 7)։ Հորիզոնական դազգահները 
հիմնականում կիրառվում էին Միջին 
Ասիայում գորգագործության համար։ 
Դրանցով գործում էին բրդյա, մետաքս-
յա և բամբակյա գործվածքներ։ Գործո-
ղը նստում էր դազգահի առջև՝ ոտքերը 
կախ գցած հատուկ փորված փոսի մեջ։ 
Նրա ոտքերի տակի տախտակները 
կապված էին լինում դազգահի հետ։ 
Գործելու ընթացքում նա հերթով սեղ-
մում էր ոտքերը՝ բացելով հենքաթելերի 

Նկ․ 13, 16-ամյա Մադլինայի տա-
պանաքարը, Նոր Ջուղա XIX դ․, 

Լուսանկարը՝ 
Հարություն Խաչատուրյանի 



 

201 

 

Վ
էմ

 հ
ա
մա

հա
յկ
ա
կա

ն 
հա

նդ
ես

, Ժ
Է 

(Ի
Գ

) տ
ա
րի

, թ
իվ

 3
 (9

1)
, հ

ու
լի
ս-
սե

պ
տ
եմ

բե
ր,

 2
02

5 

միջև եղած բացվածքը, որի միջով անց էր կացվում միջնաթելը։ Այնու-
հետև գործվածքը ամրացվում էր թրի օգնությամբ (Դավթյան, 1975, 21)։  

Իրանում հայկական գործված գորգերը հիմնականում արտա-
դրվել են փոքր չափսերով, քանի որ հայերը իրենց արտադրանքը նա-
խատեսում էին ներքին օգտագործման և կիրառական նպատակների 
համար։ Այնուամենայնիվ, արտադրվել են նաև եզրային գորգեր, բար-
ձեր և նույնիսկ աթոռի երեսներ (կարպետ կամ գորգ) և սեղանի սփ-
ռոցներ։ Հաշվի առնելով այն հանգամանքը, որ Իրանի հայկական 
գործված գորգը գյուղական ոճի գորգ է և գտնվում է հարևան բնակա-
վայրերի գորգագործության ազդեցության տակ, այն գործվել է հենց 
տեղում, միաշերտ հաստ միջնաթելով և փոքր չափսերով, իսկ հայերի 
յուրահատուկ ներկման եղանակի շնորհիվ՝ թավշյա տեսք (Soltani 
Nezhad et al., 2011, 27-52)։  

Հայերի գաղթի և Իրանի որոշ շրջաններում նրանց բնակություն 
հաստատելուց հետո ինքնաբերաբար տարածվեց հայկական գործված 
գորգերի արտադրությունը։ Հայկական գորգագործական ավանդույթի 
առաջին հիմքը դրվեց Սեֆյանների ժամանակաշրջանում։ Բայց Սեֆ-
յաններից հետո էր, որ վերածնվեց Իրանի գյուղական և քոչվորական 
գորգագործությունը։ Հենց այս ժամանակաշրջանում հայերը նույնպես 
հնարավորություն ստացան իրենց գորգագործական ավանդույթը և 
իրենց բնակության նոր վայրերում առկա գյուղական գործվածքի 
ավանդույթը միավորելով՝ հիմք դնել նոր գորգագործական ավան-
դույթի, որի արդյունքը հայկական գործված գորգն էր։   
         Սերիկ Դավթյանն իր «Հայկական կարպետ» աշխատության մեջ 
ներկայացնում է Նոր Ջուղայի Փերիայի շրջանի Խոյգան գյուղի հայկա-
կան եկեղեցու մի քանի կարպետների նկարագրությունները։ Ըստ 
Դավթյանի՝ Իրանի հայկական եկեղեցիներում պահպանված կարպետ-
ները վկայում են, որ Արարատյան դաշտից գաղթեցված հայերը դարե-
րի ընթացքում չեն կորցրել հայկական կարպետների գրեթե բոլոր 
զարդանկարները, դրանց կառուցվածքը և կարպետի ազգային ոճը 
(Դավթյան, 1975,39-40)։ Իրանահայերի գործած գորգերը հայտնի են 
եղել «Արմանի-բաֆ» անունով և մեծ հռչակ են ունեցել ոչ միայն Իրա-
նում, այլ նաև միջազգային շուկաներում (Բայբուրդյան, 2007, 129)։ Այ-
սօր էլ այս անվանումով գորգերը շարունակում են շրջանառվել մի-
ջազգային աճուրդներում և գտնվել օտարերկրացի ուսումնասիրողնե-
րի ու գորգարվեստի փորձագետների ուշադրության կենտրոնում։ Այս 
փաստը վկայում է նշված գորգերի պատմական և գեղարվեստական 

Մ
ՇԱ

Կ
Ո
Ւ
ՅԹ

 



202  

 

արժեքի պահպանման, ինչպես նաև դրանց նկատմամբ շարունակա-
կան հետաքրքրության մասին՝ գորգարվեստի շուկայում և ակադեմիա-
կան շրջանակներում։    

Ֆ․ Գանցհորնը իր «Քրիստոնեա-արևելյան գորգը» մեծածավալ 
աշխատության մեջ անդրադառնում է նաև Սպահանի Նոր Ջուղայից 
պահպանված գորգերին։ Նա կարծում է, որ սկահականման գորգերը 
պարսկաարևելահայկական ծագում ունեն, և այս պնդումը վերաբերում 
է հատկապես սպահանյան գորգերի մեծ խմբին։ Ըստ նրա՝ Նոր Ջուղա-
յի վաղ հայկական եկեղեցիների ձևավորումը և գորգերում հանդիպող 
զարդանախշային տարրերի մեծ մասը փոխկապակցված են (Գանց-
հորն, 2013, 391-394)։  

Ամփոփելով կարելի է ասել, որ Իրանի հայկական գորգի ա-
վանդույթը հանդիսանում է իրանական գորգագործական ավան-
դույթի (նախշ, գույն, հյուսելու առանձնահատկություններ) և Հա-
յաստանի հին գորգագործության որոշ առանձնահատկությունների 
միավորումը։ Այս համատեքստում Նոր Ջուղայի գորգագործ կա-
նանց պատկերող տապանաքարերը ներկայացնում են ոչ միայն մի 
առանձին արհեստի տարածման վկայություն, այլև այդ արհեստի 
միջոցով արտահայտված գեղարվեստական երկխոսության, մշա-
կութային հաղորդակցության և կանանց սոցիալական մասնակ-
ցության բարձր գնահատականի արտահայտություն: 

 

4․ Միջնադարյան տապանաքարերի լրացուցիչ 
վկայությունները գորգարվեստի մասին 

 
Բացի վերը նշված օրինակներից, 1981-1982 թվականներին իրա-

կանացված դաշտային ուսումնասիրությունների շրջանակներում Գ․ 
Կարախանյանը և Հ․ Մելքոնյանը Եղեգիսում (Վայոց ձոր, XIII դար) և 
Գետաշենում (Մեծ Կուենք, XVII դար) հայտնաբերել են ոստայնանման 
զարդանախշերով պատված միակտոր քարից պատրաստված օրորո-
ցաձև տապանաքարեր։ Պատկերաքանդակների վերլուծության հիման 
վրա հեղինակները եզրակացրել են, որ մանրամասնորեն և ճշգրիտ 
ներկայացված հենքը (տորքը), պահպանելով իր կառուցվածքային ա-
ռանձնահատկությունները, անփոփոխ կերպով հասել է մեր օրերը և 
տարածված է Հայաստանի գրեթե բոլոր ազգագրական տարածաշր-
ջաններում (Կարախանյան և Մելքոնյան, 1983, 33-34)։ 



 

203 

 

Վ
էմ

 հ
ա
մա

հա
յկ
ա
կա

ն 
հա

նդ
ես

, Ժ
Է 

(Ի
Գ

) տ
ա
րի

, թ
իվ

 3
 (9

1)
, հ

ու
լի
ս-
սե

պ
տ
եմ

բե
ր,

 2
02

5 

 Միջնադարյան կենցաղային քանդակները ներկայացնելիս Գ․ 
Կարախանյանը անդրադարձել է նաև գորգագործություն պատկերող 
ևս մեկ տապանաքարի, որը գտնվում է Մարտունու շրջանի Զոլաքար 
գյուղում։ Նա նկարագրում է տապանաքարի մակերեսին քանդակված 
գորգագործի ուղղանկյունաձև հենքը, որի վրա պատկերված են թելե-
րի երկու կծիկներ, որոնք ընդգծում են պատկերված առարկայի տորք 
լինելը։ Քանդակային հորինվածքն ավարտվում է մարդու պատկերով, 
որն իր աջ ձեռքին պահում է, հավանաբար, քարգահը՝ գորգագործա-
կան գործիքը (Կարախանյան, 1975, 39)։ 

Ցավոք, մեզ չի հաջողվել գտնել վերը նշված օրինակների լու-
սանկարները, վավերագրական կամ արխիվային որևէ այլ նյութ։ Մեզ 
հասանելի են միայն հեղինակների կողմից փոխանցված տվյալները, և 
այդ օրինակները տեսնելու հնարավորություն մենք անձամբ չենք ունե-
ցել։ 

Ճարտար տեսակի գորգերին հատուկ են զիգզագաձև, ատամ-
նավոր կամ սղոցաձև գծերով երկակի շախմատաձև ցանցերը, որոնք 
ձգվում են դաշտի երկայնքով։ Այդ ցանցերի ներսում հաճախ պատկեր-
վում են վարդյակներ, ծաղկային նախշեր և խաչաձև ուրվագծով կեն-
դանական պատկերներ։ Ըստ գորգագետ Աշ․ Պողոսյանի՝ այս տեսակի 
վաղագույն օրինակներից մեկը պատկերված է տապանաքարի վրա՝ 
Խաչենի պատմական Ջրվեր (Խնապատ) գյուղի միջնադարյան գերեզ-
մանատանը, թվագրված 1693 թվականով (Poghosyan, 127)։ Ճարտար 
գորգերն իրենց անվանումը ստացել են Արցախի նշանավոր գորգա-
գործական կենտրոններից մեկի՝ Ճարտար գյուղի անունից, որտեղ այս 
տեսակի տարբերակներն առավելապես տարածված են։  

Աշ․ Պողոսյանը նշում է Նորատուսում գտնվող ուշմիջնադարյան 
մի տապանաքարի մասին, որի վրա պատկերված է երկրաչափակա-
նացված վարդյակներով գեղազարդված գորգապատկեր։ Նա ընդգ-
ծում է, որ գեղազարդման նմանատիպ համակարգը բնորոշ է եղել 
պատմական Հայաստանի հյուսիսարևելյան գորգագործական կենտ-
րոններին (Պողոսյան, 2022, 113-114)։ Հայտնի է, որ գորգագետի կողմից 
որպես գորգի պատկեր նկարագրված հատվածը սովորաբար ուտելիք-
ներով լի սեղան է մեկնաբանվում։ 

 

 
 
 

Մ
ՇԱ

Կ
Ո
Ւ
ՅԹ

 



204  

 

Եզրակացություններ 
 

Այսպիսով՝ տապանաքարային արվեստում գորգագործության 
պատկերման ուսումնասիրությունը հնարավորություն է տալիս վերաի-
մաստավորելու հայ գորգարվեստի պատմությունը՝ բացահայտելով 
նրա տարածման, կիրառության և խորհրդանշական իմաստի նոր շեր-
տեր։ Պետք է նշել, որ ազգագրական բացառիկ հետաքրքրություն ներ-
կայացնող այս քարե, առարկայական, ստուգախոս վկայությունները 
հնարավորություն են տալիս ամբողջացնելու գորգագործության տեխ-
նիկայի պատկերը և գորգարվեստի հաջորդական, անընդմեջ զար-
գացման ընթացքը միջնադարյան Հայաստանում: Տապանաքարային 
այս քանդակները, բացի իրենց գեղարվեստական արժեքից, կարևոր 
են նաև որպես հայ ժողովրդի  սոցիալական ամենատարբեր շերտերի 
կյանքի ճշմարտացի արտահայտություն:  

Ուսումնասիրությունը ցույց տվեց, որ գորգագործություն պատ-
կերող տեսարաններ առավել ցայտուն ներկայացված են Նոր Ջուղայի 
պատմական գերեզմանոցում, իսկ բուն Հայաստանում դրանց տարա-
ծումը ընդգրկում է Լոռու և Սյունիքի մարզերը: Միջնադարյան վար-
պետները կարևորել են արհեստի պատկերումը տապանաքարերում՝ 
հիմնական շեշտը դնելով գորգագործական գործիքների պատկերմա-
նը, իսկ Նոր Ջուղայի վարպետները շեշտում էին գորգ գործելու ըն-
թացքը, որտեղ գորգագործ կնոջ շուրջն էր ծավալվում ամբողջ հորին-
վածքը:  

                                                                                    
Սաթենիկ Տ․ Բաղդասարյան - զբաղվում է միջնադարյան տա-

պանաքարային արվեստի հարցերով, հետաքրքրությունների շրջա-
նակն ընդգրկում է վաղմիջնադարյան և ուշմիջնադարյան գերեզմա-
նական հուշակոթողների արվեստը։  

 
 

Գրականության ցանկ 
 

1. Ազատյան Վ․ Գ․, Մարգարյան Ա․ Հ․ (1986), Հայկական գորգեր, Եր., Հայաս-
տան հրատարակչություն։ 

2. Ավանեսյան Լ․ (2018), Գորգը Հայոց թաղման ծեսում, Թաղման ծեսը հնա-
գույն ժամանակներից մինչև մեր օրերը (Հայկական լեռնաշխարհ և Հարավա-
յին Կովկաս), Զեկուցումների ամփոփագրեր, Հնագիտության և ազգագրու-
թյան ինստիտուտ, Երևան, 2018 մայիս 21-24։ 



 

205 

 

Վ
էմ

 հ
ա
մա

հա
յկ
ա
կա

ն 
հա

նդ
ես

, Ժ
Է 

(Ի
Գ

) տ
ա
րի

, թ
իվ

 3
 (9

1)
, հ

ու
լի
ս-
սե

պ
տ
եմ

բե
ր,

 2
02

5 

3. Ավետիսյան Թ․, Հովհաննիսյան Ն․, (2018) Թռչնաքանդակը հայկական միջ-
նադարյան եկեղեցիների թմբուկների հարդարանքում, Հայաստանը և արևե-
լաքրիստոնեական քաղաքակրությունը․ Գ․, Զեկուցումներ և Զեկուցումների 
դրույթներ, Երևան։ 

4. Բարխուդարյան Ս. Գ., Ղաֆադարյան Կ. Գ․, Սաղումյան Ս. Տ. (2012), Դի-
վան հայ վիմագրության, Պր. 9, Լոռու մարզ, Եր., ՀՀ ԳԱԱ Գիտություն 
հրատարակչություն: 

5. Բայբուրդյան Վ․ Ա․ (2007), Նոր Ջուղա, Եր., ՀՀ ԳԱԱ ՊԻ հրատարակչություն: 
6. Գանցհորն Ֆ․ (2013), Քրիստոնեա-արևելյան գորգը․ Ակունքներից մինչև XVIII 

դարն ընկած պատկերագրական և պատկերագիտական զարգացման ուրվա-
գիծ, Երևան։ 

7. Դավթյան Ս․ Ս․ (1975), Հայկական կարպետ, Եր., ՀՍՍՀ ԳԱ հրատա-
րակչություն:  

8. Թաթիկյան Վ. Շ․ (2004), Արցախի տոհմագորգերը, Երևան, «Լուսաբաց հրա-
տարակչություն: 

9. Հակոբյան Թ․ Խ․ (1966), Սյունիքի թագավորությունը պատմա-աշխարհագրա-
կան առումով, Եր., ԵՊՀ հրատարակչություն: 

10. Հակոբյան Թ. Խ., Մելիք-Բախշյան Ս. Տ., Բարսեղյան Հ. Խ. (2001), Հայաս-
տանի և հարակից շրջանների տեղանունների բառարան, Հատոր 5, Եր., ԵՊՀ 
հրատարակչություն: 

11. Մալխասյան Մ. Ա․ (2020), Ժողովրդագրական գործընթացները Հայաստանում 
16-րդ դարում -17-րդ դարի առաջին կեսին, Եր., ԵՊՀ հրատարակչություն: 

12. Միրիջանյան Դ., Աղայան Ս․ (2020), Հայաստանի X-XIII դարերի տապա-
նաքարերի տիպաբանությունը եվ առանձնահատկությունները, Հայագիտու-
թյան հանդես, 1 (19), Եր.։ 

13. Պողոսյան Ա․ Ա․ (2000), Գորգի ծիսապաշտամունքային նշանակության առ-
թիվ, Պատմա-բանասիրական հանդես, № 1։ 

14. Պողոսյան Ա․ Ա․ (2001), Հայաստանում գորգագործության ծագման հարցի 
շուրջ, Պատմա-բանասիրական հանդես, № 2: 

15. Պողոսյան Ա․ Ա․, Պողոսյան Լ․ (2021), Արհեստները 19-րդ դարի վերջին և 20-
րդ դ․ սկզբին (ըստ պատմազգագրական նյութերի), ՀՀ ԳԱԱ Շիրակի հայա-
գիտական հետազոտությունների կենտրոն, 24 № 2։ 

16. Պողոսյան Ա․ Ա․ (1984), Գորգապատկերները միջնադարյան հայ մանրանկար-
ներում (XI-XIII դդ․), Հանրապետական գիտական նստաշրջան, նվիրված 1982-
1983 թթ․ ազգագրական և բանահյուսական դաշտային հետազոտությունների 
հանրագումարին, Զեկուցումների թեզիսներ, ։ 

17. Պողոսյան Ա․ Ա․ (2022), Սոթքի և հարակից տարածքների գորգագործական 
մշակույթը, Սոթք հողի մշակութային հիշողությունը, Եր., ՀԱԻ հրատարակ-
չություն։ 

18. Կարախանյան Գ․ Հ․, Մելքոնյան Հ․ (1983), Գորգագործական տեսարաններ 
հայկական միջնադարյան պատկերաքանդակներում, Հայկական ՍՍՀ-ում 1981-
1982 թթ․ դաշտային հնագիտական աշխատանքների արդյունքներին նվիր-
ված գիտական նստաշրջան, Զեկուցումների թեզիսներ, Եր.։ 

Մ
ՇԱ

Կ
Ո
Ւ
ՅԹ

 



206  

 

19. Կարախանյան Գ․ Հ․ (1975), Հայաստանի միջնադարյան կենցաղային քան-
դակները (XV-XVI դդ.), Լրաբեր հասարակական գիտությունների, № 8։ 

20. Խաչատրյան Ա. (1987), Դիվան Հայաստանի Արաբերեն վիմագրության VIII-
XVI դդ., պր․ Ա, Եր., ՀՍՍՀ ԳԱ հրատարկչություն։ 

21. Սուլթանի Նեժադ Ա., Ֆարհմանդ Բորուջենի Հ. (2010), Մեծամասնական 
ուսումնասիրություն Հայաստանի և Իրանի հայկական գործված գորգերի միջև, 
Թեհրան, Իրանի գորգերի գիտական ասոցիացիայի գիտական ամսագիր, № 17: 

22. Григорян Г. М. (1990), Очерки истории Сюника IX-XV вв., АН АрмССР изд-во, Ереван. 
23. Неймат М. (2001), Корпус эпиграфических памятников Азербайджана (Арабо-персо-

тюркоязычные надписи Нахичеванской Автономной Республики XII век - начало XX 
века), Т. 3, Баку. 

24. Нейматова М. (1981), Мемориальные памятники Азербайджана (XII-XIX века), Баку, 
«Изд-о Элм». 

25. Папазян А.Д. (1983), Новые эпиграфические данные о последних отпрысках армянской 
феодальной знати в Сюник, Պատմա-բանասիրական հանդես, № 4։  

26. Эфенди Расим (1976), Декоративно-прикладное искусство Азербайджана, Баку. 
27. Bournoutian G․ (1972), The Armenian Community of Isfahan in the Seventeenth century, 

Armenian Review, vol. 25, No 1-97, Boston. 
28. Burchard B. (1992), Armenian tombstones and Turkish adaptations in the 14th, 15th and 16th 

centuries, Venezzia, San Lazaro. 
29. Nersessian V. (2011), The Marcy -Indjoudjian cope, Ars Orientalis, Vol. 40. 
30. Ibrahimov T., The Earliest Material Evidence of Carpet Weaving in Azerbaijan, 

Academia.edu (մուտք՝ 18․04․2025) 
31. Sharla F. Ackles, Symbols and their meaning in the carpets and prayer rugs of the Turkish, 

Armenian and Persian traditions,1988, 
https://api.mountainscholar.org/server/api/core/bitstreams/0fa5137c-4d74-4ab9-8e73-
a650079a0015/content 

32. Պողոսյան Ս․, Ասատրյան Ա․, Հումքի ստացման և մշակման գործիքներ, հար-
մարանքներ (սանդերքի, իլիկի, ճախարակի և այլնի, անկած ժամակից) 
https://web.archive.org/web/20190801030524/https://www.armeniancarpets.am/hy/page/in
struments-and-devices-to-receive-and-process-raw-materials) (մուտք՝ 25․11․2025) 

33. Berberian H., Armenian Women in the late 19th- and early 20th century Persia, Iranica 
Online (մուտք՝ 15․04․2025) 

34. Poghosyan As. A., Rug weaving culture of Artsakh, p. 127. https://int-heritage.am/wp-
content/uploads/2022/10/Rug-weaving-culture-of-Artsakh.pdf (ebook) 

 

 
 
 
 
 
 
 
 



 

207 

 

Վ
էմ

 հ
ա
մա

հա
յկ
ա
կա

ն 
հա

նդ
ես

, Ժ
Է 

(Ի
Գ

) տ
ա
րի

, թ
իվ

 3
 (9

1)
, հ

ու
լի
ս-
սե

պ
տ
եմ

բե
ր,

 2
02

5 

Bibliography (Latin Script)  
 

1. Azatyan V. G., Margaryan A.H. (1986), Haykakan gorger, Hayastan hrat., Yerevan, (In 
Armenian).  

2. Avanesyan L. (2018), Gorgě hayotsʿ tʿaghman tsesum, tʿaghman tsesě hnaguyn zhamanakneric 
minchev mer orerě (Haykakan lernashkharh ev Haravayin Kovkas), Zekuts ʿumneri ampopagrer, 
Hnagitutʿyan ev azgagrutʿyan institut, Yerevan, mayis 21-24 (In Armenian). 

3. Avetisyan Tʿ․, Hovhannisyan N. (2018), Tʿrchʿnakʿandakě haykakan mijnadaryan ekeghetsʿineri 
tʿmbukneri hardarankʿum, Hayastaně ev arevelakʿristoneakan kʿaghkʿartʿutʿyuně, G., Zekutsʿumner 
ev zekutsʿumneri druytʿner, Yerevan, (In Armenian). 

4. Bayburdyan V. A. (2007), Nor Jugha, Yerevan, HH GAA PI hrat., (In Armenian).  
5. Barkhudaryan S.G., Ghafadaryan K.G., Saghumyan S.T. (2012), Divan hay vimagrutʿyan, Pr. 

9, Loru marz, Yerevan, HH GAA “Gitutʿyun” hrat., (In Armenian). 
6. Gantsʿhorn F. (2013), Qristonea-arevelyan gorgě. Akunkʿneric minchev XVIII darn ěnkats 

patkeragrakan ev patkeragitakan zargatsʿman urvagits, Yerevan, (In Armenian). 
7. Grigoryan G. M. (1990), Ocherki istorii Sյunika IX–XV vv., AN ArmSSR izd-vo, Yerevan, (In 

Russian). 
8. Davtʿyan S. S. (1975), Haykakan karpet, Yerevan, HSSH GA hrat., (In Armenian). 
9. Tʿatikyan V. Sh. (2004)., Artsʿakhi tohmagorgerě, Yerevan, Lusabatsʿ hrat., (In Armenian). 
10. Hakobyan Tʿ. Kh. (1966), Syunikʿi tʿagavorutʿyuně patma-ashkharhagrakan arumov, Yerevan, 

EPH hrat., (In Armenian). 
11. Hakobyan Tʿ. Kh., Melikʿ- Bashkhyan S.T. (2001), Barseghyan H.Kh., Hayastano ev harakitsʿ 

shrjanneri teghanunneri bararan, hator 5, Yerevan, EPH hrat., (In Armenian). 
12. Malkhasyan M.A. (2020), Zhoghovrdakan gortsěntʿatsʿnerě Hayastanum 16-rd darum- 17-rd dari 

arajin kesin, Yerevan, EPH hrat., (In Armenian). 
13. Mirijanyan D., Aghayan S. (2020), Hayastani X-XIII dareri tapanakʿareri tipabanutʿyuně ev 

arandznahatkutʿyunnerě, Hayagitutʿan hands, 1(19), Yerevan, (In Armenian). 
14. Poghosyan A.A. (2000), Gorgi tsisapashtamunkʿayin nshanakutʿjan artʿiv, Patma-bansairkan 

handes, № 1, (In Armenian). 
15. Poghosyan A.A. (2001), Hayastanum gorgagortsutʿyan tsagman hartsʿi shurj, Patma-banasirakan 

handes, № 2, (In Armenian). 
16. Poghosyan A.A., Poghosyan L. (2021), Arhestnerě 19-rd dari verjin ev 20-rs d. skzbin (ěst 

patmaazgagrakan nyutʿeri), HH GAA Shirkai hayagitakan hetazotutʿyunneri kentron, 24 № 2, (In 
Armenian). 

17. Poghosyan A.A. (1984), Gorgapatkernerě mijnadaryan hay manrankarnerum (XI-XIII dd․), 
Hnarapetakan gitakan nstashrjan, nvirvats 1982-1983 tʿtʿ. azgagrakan ev banahyusakan dashtayin 
hetazotutʿyunneri hanragumarin, zekutsʿumneri tʿezisner, (In Armenian). 

18. Poghosyan A.A. (2022)  , Sotʿkʿi ev harakitsʿ taratskʿneri gorgagortsakan mshakuytʿě, Sotʿkʿ hoghi 
mshakutʿayin hishoghutʿyuně, Yerevan, HAI hrat., (In Armenian). 

19. Karaghanyan G.H., Melkʿonyan H. (1983), Gorgagortsakan tesaranner haykakan mijnadaryan 
patkerakʿandaknerum, Haykakan SSH-um 1981-1982 tʿtʿ. dashtayin hnagitakan ashkhatankʿneri 
ardyunkʿnerin nvirvats gitakan nstashrjan, zekutsʿumneri tʿezisner, Yervan, (In Armenian). 

20. Karaghanyan G.H. (1975), Hayastani mijnadaryan kentsʿaghayin kʿandaknerě (XV-XVI dd.), 
Lraber- hasrakakan gitutʿyunneri, № 8, (In Armenian). 

21. Khachʿatryan A. (1987), Divan Hayastani Araberen vimagrutʿyan VIII-XVI dd., Pr. A, Yerevan. 
HSSH GA hrat., (In Russian). 

Մ
ՇԱ

Կ
Ո
Ւ
ՅԹ

 



208  

 

22. Sultʿani Nezhad A., Farhmand Borujeni H. (2010), Metsʿamasnakan usumnasirutʿyun Hayastani 
ev Irani haykakan gortsʿvatsʿ gorgeri mijev, Tehran, Irani gorgeri gitakan asotsʿatsʿiayi amsagir, № 
17, (In Persian).   

23. Neymat M. S. (2001), Korpus epigraficheskix pamjatnikov Azerbaidzhana (Arabo-perso-
tyurkojazychnye nadpisi Naxichevanskoy Avtonomnoy Respubliki XII vek – nachalo XX veka), T. 
3, Baku, (In Russian). 

24. Neymatova M. S. (1981), Memorialnie pamyatniki Azerbaidzhana (XII-XIX veka), Baku, (In 
Russian).    

25. Papazyan A.D. (1983), Novie epigraficheskije dannye o poslednix otpryskax armyanskoy 
feodal'noy znati v Syunik, Patma-banasirakan handes, № 4, (In Russian). 

26. Efendi Rasim (1976), Dekorativno-prikladnoe iskusstvo Azerbaidzhana, Baku, (In Russian). 

 

  


